Vol. 16 N° 2.

H Y B R I S ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

REVISTA DE FILOSOFIA  www.cenaltesediciones.cl

;Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la
inquietante extrafeza a partir de la fenomenolo-
gia de Merleau-Ponty

Is there freedom in psychopathologies? Thinking about uncanny
strangeness from the philosophy of Merleau-Ponty

Bryan Zaniga Iturra®
Universidad Gabriela Mistral/Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne
bryan.zuniga@academico.ugm.cl

DOI: 10.5281/zenodo.18274002

Recibido: 07/10/2025  Aceptado: 29/10/2025

Resumen: Una de las preguntas que orienta la
discusion fenomenolégica contemporanea es
aquella relativa al estatuto ontologico de la
psicopatologia. Con la intencion de delimitar este
concepto, el siguiente articulo tiene como objetivo
elaborar una fenomenologia de la experiencia de la
extrafieza a partir de la filosofia de Merleau-Ponty.
Para esto nuestra contribucion dispone de tres
momentos. Primero, explicaremos los criterios que la
fenomenologia ha aportado histéricamente para
definir la psicopatologia. Segundo, describiremos
con Merleau-Ponty los elementos que estan a la
base del modo en que se constituye nuestro estilo de
mundo, a saber, la libertad y la situacion. Para
finalizar, esbozaremos una fenomenologia de la
experiencia de la extrafieza a través de la cual
presentaremos un nuevo criterio para definir la
psicopatologia, a saber, la participacion en el mundo
social.

Palabras clave: Psicopatologia; Fenomenologia;
Merleau-Ponty; Situacion, Libertad; Exirafieza.

Abstract : One of the main questions in the
contemporary phenomenological discussion is that
relating to the ontological status of psychopathology.
With the aim of defining this concept, the following
article seeks to develop a phenomenology of the
experience of strangeness based on the philosophy of
Merleau-Ponty. To achieve this goal, our contribution
is divided into three parts. First, we will explain the
criteria  that  phenomenology has historically
contributed to the definition of psychopathology.
Second, we will describe, with Merleau-Ponty, the
elements that underlie the way in which our style of
world is constituted, namely, freedom and situation.
Finally, we will outine a phenomenology of the
experience of strangeness through which we will
present a new criterion for defining psychopathology,
namely participation in the social world.

Keywords:  Psychopathology;  Phenomenology;
Merleau-Ponty; Situation; Freedom; Strangeness.

Chileno. Estudiante de doctorado en Filosofia en la Universidad de Chile y en la
Universidad Paris 1 Panthéon-Sorbonne. Es licenciado en Filosofia y tiene un
master en Filosofia por la Universidad de Chile. Imparte clases en la Universidad
Gabriela Mistral. Es miembro del Atelier de Recherches Phénoménes (ARP) de la
Universidad Paris 1 Panthéon-Sorbonne y miembro de la Unidad de Filosofia de
las Clinicas Psiquiatricas de la Universidad de Chile.
https://orcid.org/0000-0001-6707-2170

125



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

1. Introduccién

Uno de los temas centrales en el debate fenomenoldgico contempordneo es la
psicopatologfa. Propuestas filoséficas de autores como Thomas Fuchs (2007),
Giovanni Stanghellini (2004), Matthew Ratcliffe (2023), Josef Parnas (2024),
Lucrecia Rovaletti (2019), Valeria Bizzari (2023) y Helene Stephensen (2024) son
muestra de aquello. En este contexto general, una de las preguntas que orienta la
discusién fenomenolégica en torno este asunto es aquella que dice relacién con el
estatuto ontoldgico de la psicopatologia (Pereira y Zuifiga, 2022). Es decir, aquella
reflexién filoséfica que busca determinar los criterios para, por una parte, definir
la experiencia psicopatoldgica y, por otra parte, pensar la siempre problemdtica
distincién entre ella y la experiencia no psicoparolégica. ;Cudles son los principios
que nos permiten identificar la frontera entre ambos géneros de experiencia? ;Existe
tal frontera? Buscando resolver estos interrogantes, y con la intencién de proponer
una delimitacién del concepto de psicopatologia, el siguiente articulo tiene como
objetivo principal elaborar una fenomenologfa de la experiencia de la extrafeza a
partir de la filosofia de Maurice Merleau-Ponty. Para llevar a cabo esta empresa
nuestra contribucién dispone de tres momentos.

En primer lugar, y a través de una revisién de algunas de las principales discusiones
filoséficas que atraviesan las aproximaciones fenomenoldgicas a la psicopatologia,
buscaremos precisar cudl son los criterios normativos que aporta esta disciplina a
la hora definir la psicopatologia, a saber, la presencia o ausencia de libertad y el
desvio o no que dicho acontecimiento supone con respecto a cierta arquitectura
tipica de la experiencia humana. En segundo lugar, y a partir de una lectura de
Phénoménologie de la perception (1976) y Linstitution, la passivité 1954- 1955
(2015) de Merleau-Ponty, describiremos la afectividad y la institucién como dos
elementos que estdn a la base tanto del modo en que se constituye nuestro estilo
de mundo, como de la ambigiiedad a través de la cual el autor define la libertad
humana en el marco de su antropologfa filoséfica. Para finalizar, y mediante una
interpretacién de la doctrina merleau-pontiana, presentaremos un esbozo de una
fenomenologia de la experiencia de la extraneza a través de la cual intentaremos
poner en evidencia nuevos criterios para definir la psicopatologia. Se espera
mostrar al final de esta contribucién que, a contrapelo de lo que establece gran
parte de la literatura acerca de este topico, el elemento distintivo para identificar
este fenémeno no es la ausencia o no de libertad, ni tampoco la proximidad o

126



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«éHay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

distancia con respecto a cierta arquitectura tipica de la experiencia humana, sino
més bien la posibilidad o la imposibilidad de dar forma a un estilo de mundo que
nos permita participar del espacio social.

2. El estudio fenomenolodgico acerca de la psicopatologia

En su articulo “Las pathologies de la liberté (ou la liberté de las pathologies): la
ballade de Germain”, Jérdbme Englebert (2021) sostiene que, en el desarrollo de las
diversas aproximaciones fenomenoldgicas al estudio de la psicopatologia a partir
de la tercera década del siglo XX, encontramos dos debates fundamentales que nos
permiten comprender cudl es el estatuto ontoldgico de la psicopatologia desde una
perspectiva fenomenoldgica.

Por un lado, tenemos el debate entre el psiquiatra Henri Ey (1986) y el
psicoanalista Jacques Lacan (1986) en torno a la existencia o no de libertad en el
contexto de la experiencia psicopatolégica. Mientras el primer autor sostiene que
la psicopatologia, y en particular la psicosis, despoja al ser humano de su libertad,
el segundo declara que la experiencia psicética es una de las tantas expresiones
posibles de la libertad humana, razén por la cual, a su juicio, la ausencia o presencia
de libertad no es el criterio mds determinante a la hora de definir la psicopatologia.
En palabras de Englebert

La premiere, celle d’Henri Ey, donne le primat (voire I'exclusivité) a
la genése biologique du trouble mental et propose de considérer la
formule “pathologies de la liberté” en tant que trouble ou rupture
de I'exercice intime du libre arbitre et du vécu de liberté. La seconde,
celle de Jacques Lacan, donne quant a elle le primat, et sans doute
I'exclusive, a 'origine psychique du trouble, laissant suggérer une
compréhension de la méme formule comme une mise en scene, a
nouveaux frais et selon des modalités inédites, d’un exercice
différent de la liberté, indiquant toute la “potentialité libertaire” de
la pathologie. (2021 p. 4)

Por otro lado, tenemos el debate al interior de la fenomenologia entre la
psicopatologia fenomenoldgica elaborada por Ludwig Binswanger (1973) y la
fenomenologia de la psicopatologia desarrollada por Eugene Minkowski (2013). Vale

127



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

decir, aquella discusién metodolégica acerca del modo en que la fenomenologia
debe realizar el estudio de la psicopatologia. Como sostiene Englebert, Binswanger
dispone de la fenomenologifa con la intencién de describir la psicopatologia como
un estado deficitario con respecto a cierta norma cuyo modelo estd dado por la
analitica existencial del Dasein presentada por Martin Heidegger en Ser y tiempo
(2015), es decir, por cierta estructura tipica a través de la cual los seres humanos nos
abrimos al mundo (2021 p. 7). En contraposicién con ello Minkowski, poniendo
entre paréntesis todo modelo de referencia que sirva como criterio normativo para
describir la psicopatologia, prefiere seguir una via a través de la que busca hacer
fendmeno, es decir, poner en evidencia a partir de si mismo, y no por contraste, el
estilo mediante el que un ser humano singular se relaciona consigo mismo, los otros
sujetos y las cosas. Como indica el comentarista para Minkowski “sagit bien
entendu de sa célebre invitation a penser la psychopathologie comme une
psychologie du pathologique, s’accompagnant d’'un rejet assez net d’une
pathologie du psychologique” (Englebert, 2021 p. 7).

Si para Binswanger la pregunta central es: jen qué medida el estilo de mundo
psicopatolégico supone una desviacion con respecto a cierta norma?, para
Minkowski la inquietud fundamental es: ;cémo rearticular un estilo de mundo
cuya arquitectura supone malestar psiquico para cierto sujeto? Mientras
Binswanger asume la existencia de cierta normalidad con respecto a la cual la
psicopatologia supondria una alteracién, y por tanto se arroja la tarea de describirla
fenomenolégicamente, Minkowski orienta su indagacién a hacer del sufrimiento
psiquico, y no de la psicopatologfa, el centro de su consideracion. Asi, entre la
psicopatologia fenomenolégica binswangeriana y la fenomenologia de la
psicopatologfa minkowskiana se juegan dos modos distintos de comprensién de
dicha experiencia.

Sin 4nimos de resolver dicha discusién nos parece que la interpretacién de ambos
debates ofrecida por Englebert en su articulo antes mencionado (2021), a saber,
que hay, por un lado, cierto aire de familia entre la postura de Ey y de Binswanger
en lo que concierne a la ausencia de libertad y la alteracién de la experiencia normal
de mundo en la psicopatologia, y, por otro lado, cierta proximidad entre la
comprension de Lacan y de Minkowski de la psicopatologfa como una expresion
de la libertad humana, resulta bastante fecunda a la hora de delimitar el estatuto
ontoldgico de este fenémeno. Nos parece que una revision de ambas discusiones

128



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

pone en relieve dos de los criterios fenomenoldgicos para definir la psicopatologia.
Primero, aquel que responde a la pregunta: ;hay libertad en la experiencia
psicopatoldgica o es que ella supone un menoscabo en la primera? (debate Lacan-
Ey). Segundo, aquel que responde a la cuestién de si acaso el fenémeno
psicopatoldgico es un acontecimiento que debe ser pensado de modo puramente
deficitario con respecto a cierta norma existente, o bien, debe ser entendido como
un estilo de mundo que, si bien implica sufrimiento psiquico, merece ser descrito
a partir de sus propias caracteristicas (debate Binswanger-Minkowski).

Consideramos que una posible clave de lectura para comprender ambos criterios
de forma conjunta es la descripcién fenomenoldgica de la experiencia de la
psicopatologia como una inquietante extrasieza’, término acufiado originalmente
por Sigmund Freud (Umbeimlichkeiz) para definir estos eventos psiquicos como
una pérdida de la familiaridad que caracteriza nuestra relacién con el mundo, los
otros y nosotros mismos (2001). Nos parece que pensar el fenémeno
psicopatolégico bajo la dindmica de la extrafieza permite entender cé6mo dicha
experiencia 7nusual nos despoja o no de nuestra libertad (I), al tiempo que abre la
puerta para dejar de manifiesto los distintos aspectos involucrados en nuestra
definicién de lo psicopatolégico como una experiencia normal o anormal (II). De
este modo, y siguiendo el trabajo de autores como Lucrecia Rovaletti (1996),
proponemos pensar la extrafieza como el elemento que nos permitird repensar estos
dos criterios que, a juicio de Englebert, son centrales a la hora de definir la
psicopatologia desde un punto de vista fenomenolégico. En lo que sigue
problematizaremos ambos criterios normativos en clave experiencia de la extrafieza
a partir de una exégesis de la filosofia de Merleau-Ponty (1976, 2015). Ahora bien,
y antes de realizar dicha operacién es necesario esclarecer dos cosas. Primero,
definir qué es la fenomenologfa. Y, segundo, precisar cémo debemos entender el
concepto de normalidad al interior de esta tradicién filoséfica.

1 En este texto preferimos traducir Umheimlichkeit como inquietante extrafieza y

no como inquietante extranjeridad ya que nos parece que el primer neologismo
resulta mas preciso a la hora de describir aquella experiencia anémala que esta
en el origen de toda psicopatologia.

129



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

2.1 La fenomenologia como ciencia descriptiva

Desde sus inicios a fines del siglo XIX la fenomenologfa surge de la mano de
Edmund Husserl como una tradicién filoséfica que busca describir la arquitectura
de la experiencia humana, es decir, las distintas estructuras que configuran nuestro
estilo de mundo (2013 p. 80). A diferencia de perspectivas como la psicologia
naturalista de la época y las ciencias del espiritu descritas por Wilhem Dilthey
(1944), la fenomenologia es una ciencia rigurosa que tematiza, desde un punto de
vista trascendental, el modo en que los seres humanos hacemos experiencia del
mundo (Husserl, 2014b). En otras palabras, la fenomenologia concentra su interés
en describir estructuras que, no pudiendo explicarse ni en el vocabulario orgdnico-
mecanicista de la psicologfa naturalista, pero tampoco a partir del contexto
histérico como enfatizan las ciencias del espiritu, -como, por ejemplo, las leyes que
configuran nuestra experiencia imaginativa (Husserl, 2002)-, estdn a la base de la
manera en que el mundo, los otros sujetos y nuestra propia vida aparece ante
nosotros. Estas estructuras, “son previas a toda distincién entre yo y mundo,
entendidos en sentido objetivo. Son modos de significacién con los que algo se me
presenta, anterior a toda distincién sujeto-objeto (Rovaletti, 2016 p. 52). Como
afirma Thomas Fuchs (2007), el saber fenomenoldgico centra su consideracién en
la descripcién de los distintos componentes que estructuran la arquitectura de
nuestras vivencias, a saber, la temporalidad, la espacialidad, la afectividad, la
corporalidad y la intersubjetividad, asunto que, como veremos posteriormente,
resulta de gran importancia al momento de definir la experiencia psicopatoldgica.
Habiendo precisado qué es la fenomenologia resta ahora esclarecer qué criterios
aporta esta perspectiva a la hora de definir qué es la normalidad. ;Es que, desde un
punto de vista fenomenolégico, es lo mismo hablar de una experiencia anormal
que de una experiencia del orden de la extrarieza? ;Qué aproximaciones
metodoldgicas nos ofrece esta tradicion filoséfica a la hora de tematizar el concepto

de normalidad?

2.2 Fenomenologia estatica y fenomenologia genética

Si la fenomenologfa elaborada por Husserl en las dltimas décadas del siglo XIX
emerge con la intencién de describir la arquitectura de la experiencia humana, vale
decir, las estructuras que configuran nuestro estilo de mundo, dicha consideracién
estdtica, en cuanto carente de extensién temporal, viene a ser complementada por

130



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

una aproximacion genética mediante la cual se pone en evidencia el modo concreto
en que dicho estilo toma forma a lo largo de trayectoria vital de un individuo
singular (Osswald 2016, p. 24). Mientras la perspectiva estdtica propia de obras
tales como las Lecciones para una fenomenologia de la conciencia interna del tiempo
(2002), el primer volumen de Ideas para una fenomenologia pura y una filosofia
Jfenomenoldgica (2013a) y las lecciones Chose et espace (1993) tiene como objetivo
poner en relieve las estructuras trascendentales de nuestras vivencias, la dptica
genética que anima textos como el segundo volumen de I/deas (2014), Experiencia
y juicio (1980) y De la synthése passive (1998), tiene por vocacién mostrar c6mo
dichas estructuras estdticas dan forma a un estilo de mundo singular a lo largo de
la vida de un sujeto particular.

Siel concepto clave de la aproximacién estética es el sujeto trascendental, en cuanto
este nombra la arquitectura tipica de la experiencia humana y no un individuo
particular, la categoria central de la aproximacién genética es la nocién de ménada
o persona, es decir, aquel sujeto concreto y singular cuyo estilo de mundo se
desarrolla a lo largo de su biografia (Husserl 2013 p.81, 2014 p. 219). Si, desde el
punto de vista estético, lo que interesa es describir, por ejemplo, el modo en que
se estructura la temporalidad humana, bajo una mirada genética lo central es
esclarecer cémo en el marco del devenir temporal de un sujeto singular emergen
distintos hdbitos y aprendizajes que estdn a la base de la familiaridad y el estilo a
través del que el mundo aparece para dicho individuo (Husserl 1980, 1998). De
esta manera, el surgimiento de la fenomenologia genética, en lugar de ser
comprendido como el reemplazo de la fenomenologia estdtica, debe ser entendido
como una perspectiva complementaria que viene a enriquecer el conocimiento que
nos ofrece aquella tomando como punto de partida la descripcién de la
arquitectura de la experiencia humana que dicha perspectiva pone en evidencia.
En otros términos, para pensar la génesis de asuntos tales como nuestros hdbitos
motrices es menester disponer de cierto conocimiento acerca del modo general, esto
es, de la estructura estdtica, mediante la cual opera nuestra corporalidad. Asi, nos
parece que solo en la interseccién entre ambas perspectivas de trabajo resulta
posible esclarecer aquello que la fenomenologfa entiende por normalidad.

131



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«éHay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

2.3 Normalidad, anormalidad y extrafieza en sentido fe-
nomenolégico

Ensuarticulo “Situating normality” (2021), y a partir de una lectura de las filosofias
de Husserl (1980) y Maurice Metleau-Ponty (1976), Maren Wehtle sostiene que,
desde un punto de vista fenomenolégico, solo es posible describir la normalidad
bajo una perspectiva genética, es decir, centrando nuestra atencién en el modo en
que se desarrolla a través del tiempo nuestro curso de experiencia. Asi, y siguiendo
lo propuesto por el fundador de la fenomenologia en Sur lintersubjectivité (2011),
la comentarista establece que los criterios para definir la normalidad son la
concordancia y la optimalidad (optimalitit)*. Es decir, por una parte, la coherencia
entre los contenidos que nos ofrece nuestra experiencia actual con respecto a las
pasadas, - la concordancia- y, por otra parte, el sentido de eficacia —la optimalidad-
en virtud del cual una serie de destrezas, saberes y aprendizajes aparecen
permanentemente disponibles para nuestra voluntad, para aquello que Husserl
(2014a) y Merleau-Ponty (1976) denominan yo puedo. Mientras el primer criterio
nos ofrece herramientas para distinguir, por ejemplo, la experiencia perceptiva de
la alucinatoria, el segundo nos aporta elementos para describir acontecimientos
que modifican de forma significativa nuestra relacién con el mundo. Por ejemplo,
la experiencia de la enfermedad (Carel, 2016). En palabras de la autora

Normality is at the heart of what Husserl, followed then by Merleau-
Ponty, terms a genetic phenomenology (...) Only within such a
genetic framework the question can arise over why and how an
experience is felt as concordant or optimal with respect to the
experiencing individual and its concrete inter-sensory position in the
world. Normality, as concordant and optimal experience, is
therefore the felt quality or expression of an underlying normativity
that is operative. (2021 pp. 108-109)

Los criterios de concordancia y optimalidad dan forma a cierto estilo de
experiencia que, producto de su habitualidad y la familiaridad con que hace
que el mundo aparezca ante nosotros, consideramos normal. Dado el cardcter

2 Decidimos traducir el término aleman Optimalitdt por optimalidad y no
optimidad ya que, a nuestro juicio, el concepto empleado por Husserl remite a
un caracter estructurante de la experiencia, y no solo a una cualidad contingente
de las cosas, tal y cdmo podria a darlo a entender la nocién de optimidad

132



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

temporal de ambos principios en cuanto denominadores de un curso de experiencia,
esto es, de una vida en constante devenir, es importante sefalar que tanto la
concordancia como la optimalidad deben ser pensadas dindmicamente, es decir,
como elementos articuladores de un estilo de mundo que no es rigido, sino que estd
en constante hacerse. Mientras nuevas vivencias pueden corregir y confirmar, por
ejemplo, la concordancia de nuestra experiencia perceptiva, nuevos aprendizajes
vienen a enriquecer aquel sentido de eficacia que estd a la base de la optimalidad.
Como veremos posteriormente, la imposibilidad de rearmar dicho estilo de
mundo originalmente dindmico de una manera que nos permita participar del
espacio comin es uno de los criterios distintivos de la experiencia psicopatoldgica.
Si la normalidad es entendida de esta manera al interior de la tradicién
fenomenolégica, scémo definir afirmativamente las nociones de anormalidad y
extrafieza?

Si la normalidad estd definida por la concordancia y la optimalidad de nuestro
curso vital, la anormalidad debe ser comprendida como una experiencia del orden
de lo inusual. Vale decir, como un acontecimiento que nos sorprende (Depraz,
2024) por dos razones posibles. Por un lado, en la medida que desarticula la
coherencia de nuestra vida haciendo que las cosas y los sujetos aparezcan bajo un
nuevo aspecto. Por ejemplo, mediante caracteristicas que resultan incompatibles
con las ya conocidas. Por otro lado, dado que desaffa el alcance de los poderes de
nuestra voluntad, esto es, la optimalidad asociada a nuestro yo puedo. Ahora bien,
aunque un acontecimiento anormal pueda resultar, en un primer momento, una
experiencia sorprendente, lo anterior no implica necesariamente que dicho evento
venga a desarmar la normalidad ya existente. En otros términos, la anormalidad en
cuanto vivencia de lo inusual es definida fenomenolégicamente por su contraste
con respecto a la experiencia normal y no por un poder desarticulador de nuestro
estilo de mundo, caracteristica que, a nuestro juicio, estd reservada para aquello
que siguiendo a Rovaletti (1996) y Freud (2001) denominamos experiencia de la
inquietante extrafieza, o lisa y llanamente experiencia anémala, conceptos que en
el marco de esta consideracién tomaremos como sinénimos. Como sostiene la
filésofa argentina.

133



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

Las conductas desviadas, aunque parezcan absurdas e irracionales
son la Unica salida posible para el individuo frente a una situacién
familiar o social insoportable (...) entonces, la enfermedad mental
deviene un refugio, una tentativa de escapar a una realidad
demasiado dolorosa, agresiva o contradictoria que lleva al sujeto a
retirarse a un universo impermeable a las contingencias exteriores,
donde trata de protegerse de los otros, de la sociedad, del mundo.
(1996 p. 126)

De esta manera, y como bien nos sugiere su origen etimoldgico, mientras la nocién
de anormalidad supone un desvio en relacién con cierta norma de cardcter
matemdtico-estadistico, es decir, con respecto a cierto estandar, la experiencia
andémala o de la extrafieza da cuenta de cierta vivencia cuya proliferacion supone
necesariamente dos elementos (Corominas 1987, p. 416). Por una parte, la
desarticulacién de la normalidad existente previamente. Por otra parte, la
imposibilidad de poder rearmar dicha normalidad, hecho que, a su vez, exige que
quien padece la experiencia de la extrafieza, luego de verse paralizado por un evento
anémalo que lo despoja de la familiaridad a través de la cual le aparece el mundo,
dé forma a una nueva manera de relacionarse con las cosas, es decir, a un nuevo
estilo. ;Cémo se vive la experiencia anémala? ;Es que su irrupcién supone la
disrupcién de un sentido de normalidad del que éramos plenamente conscientes?

2.4 Normalidad operativa y extrafieza

Volviendo una vez mds al articulo de Wehrle (2021), nos parece que otra de las
contribuciones de su propuesta es la presentacién de la distincién entre dos
sentidos de normalidad, a saber, la normalidad operativa y la normalidad
representada. Esta clasificacién es elaborada, a su vez, a partir de la diferencia que
tanto Husserl (2013a, 2014) como Merleau-Ponty (1976) realizan acerca de dos
modos en que los seres humanos nos relacionamos con el mundo, estos son, la
intencionalidad operante cuyo soporte es el cuerpo y la intencionalidad temdtica
asociada a nuestra vida de conciencia. ;En qué consiste esta diferencia?

Como podemos leer en el primer volumen de /deas (2013a), si bien la reflexion, es
decir la capacidad de prestar atencién explicitamente al curso de nuestra vida, es
una de las caracteristicas que configuran la arquitectura de nuestras vivencias, lo
anterior no implica que el alcance de nuestra experiencia se reduzca a nuestra vida

134



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

atenta, consciente y reflexiva (p. 156 y p. 250). Antes bien, y en paralelo a dicha
vida de conciencia, encontramos cierta vida pre-reflexiva que, tal como sostiene
Merleau-Ponty en “Le philosophe et son ombre” (2021), la acompafia como su
sombra. Al tiempo que nos relacionamos temdticamente con las cosas, habitamos
cierto registro pre-reflexivo que nombra el curso de nuestra experiencia del que no
somos conscientes en la medida que excede el alcance de nuestra capacidad
atencional (Merleau-Ponty 2001, Werhle 2019, Zahavi 2003). Asi, por ejemplo,
mientras leemos atentamente un libro y nos damos cuenta de aquello, hay otra serie
de cosas que suceden, y que efectivamente experimentamos, aunque no nos demos
cuenta. Por ejemplo, el modo en que estamos dispuestos afectivamente en ese
momento. ;Cémo se vincula esto con la distincidn entre normalidad operativa y
representada propuesta por Werhle? ;Cudl de ellas nos permite comprender la
experiencia de la extrafieza? Si la extrafieza consiste en una experiencia anémala en
la que, siendo sorprendidos’ por un evento perturbador, somos testigos de cémo
nuestro estilo de mundo normal se desarticula, precisamente lo que deja en
evidencia esta vivencia de la que somos conscientes, es decir, que experimentamos
a un nivel temdtico y reflexivo, es la existencia de cierta normalidad operativa de la
que solo nos volvemos conscientes una vez que la perdemos. La experiencia de la
extraneza resulta paralizante en la medida que pone en relieve, aunque de forma
negativa, esto es, a partir de su desdibujamiento, cierta normalidad operativa con
la que hasta ese entonces contdbamos incluso sin darnos cuenta de su existencia.
Mientras las pautas sociales y los c6digos legales forman parte de cierta normalidad
representada que regula nuestra vida en comunidad, y de la que somos
explicitamente conscientes, la normalidad operativa nombre cierto fenémeno, en
este caso la concordancia y optimalidad de nuestro estilo de mundo, que solo
deviene visible una vez que su continuidad se ve amenazada. Por ejemplo, en el
contexto de la experiencia de la enfermedad. Si habitualmente nuestro cuerpo es
algo con lo que simplemente contamos debido a su inmediata disponibilidad, una
vez que nos enfermamos descubrimos los distintos poderes y destrezas que aquel
nos ofrece normalmente producto de su pérdida (Gadamer, 1996). Solo cuando
acontece una perturbacion en nuestro curso vital, por ejemplo, en el contexto de la
experiencia de la extrafieza, nos volvemos conscientes de cémo este funciona
habitualmente, es decir, se hace fenémeno su normalidad operativa. Como

3 Para profundizar en el estudio de la relacidn entre las nociones de atencidn y

sorpresa se recomienda revisar el trabajo de Natalie Depraz (2024).

135



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

veremos posteriormente este tipo de normalidad aporta criterios significativos para
definir la experiencia psicopatoldgica.

Habiendo esclarecido qué es la fenomenologia y c6mo se define la normalidad al
interior de esta tradicién de pensamiento, resta ahora problematizar los criterios a
través de los cuales esta corriente filoséfica ha definido histéricamente la
psicopatologfa, a saber, la ausencia o no de libertad (I) y el cardcter deficitario o no
de este fenémeno (II). Para realizar esto a continuacién presentaremos una
descripcién de la experiencia de la extrafieza a partir de la filosoffa de Merleau-

Ponty.

3. Cuerpo, libertad y mundo social en la fenomenologia
de Merleau- Ponty

Como lo documenta su proyecto de trabajo de 1934, el pensamiento de Merleau-
Ponty nace con el objetivo de describir la percepcion, es decir, aquel vinculo pre-
temdtico, operante y corporal con el mundo que a lo largo del desarrollo de la
filosofia occidental ha sido considerado un tema menor debido a su énfasis en la
razén como el elemento central que define la condicién humana (Bimbenet 2004,
Saint-Aubert 2005). En un contexto histérico en el que la discusién filoséfica
francesa estd marcada por la presencia de propuestas intelectualistas, como, por
ejemplo, aquella elaborada por Leén Brunschwig a partir de su lectura de
Immanuel Kant, el pensamiento de Merleau-Ponty realiza una habilitacién del
cuerpo y del conjunto de nuestra vida pre-reflexiva como un asunto que posee
dignidad filoséfica. En palabras de Emmanuel de Saint-Aubert, la propuesta
merleau-pontiana mienta un proyecto filoséfico cuya unidad estd dada por la
intencién filoséfica de pensar, en continuidad con autores como Gabriel Marcel y
Emmanuel Mounier, el misterio de la encarnacién humana (2005 p. 18). Es decir,
la enigmatica relacién vivida —y no pensada- entre el alma y el cuerpo descrita por
René Descartes en la quinta de sus Méditations métaphysiques (2011). Solo en este
cuadro general resulta posible comprender el interés que la tradicion
fenomenoldgica despierta en el autor.

Si bien el primer contacto que Merleau-Ponty tiene con la fenomenologfa se

remonta a su lectura critica de la obra de Max Scheler, y en particular de L homme
du ressentiment en 1933 (2022), la primera exégesis interpretativa que el autor

136



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

realiza de la propuesta fenomenoldgica elaborada inicialmente por Edmund
Husserl tiene lugar en los primeros afos de la década posterior a partir de su visita
a los archivos Husserl de Lovain. Como sostiene Herman Van Breda, fundador de
dichos archivos, en su articulo “Maurice Merleau-Ponty et les archives Husserl a
Lovain” (1962), en el marco de los afios que preceden a la redaccién de
Phénoménologie de la perception (1976), Merleau-Ponty, atn a la busqueda de las
categorias conceptuales necesarias para realizar su propio proyecto filoséfico, visita
aquellos archivos con la intencién de leer textos inéditos de Husserl y su alumno
Eugen Fink.

Como lo documenta el registro de Van Breda, cuatro fueron las obras que
marcaron la lectura de Merleau-Ponty, a saber, su revisién del segundo volumen de
Ideas (2014a), La crisis de las ciencias europeas (2008) y La tierra no se mueve (2006)
-todas ellas escritas por el fundador de la fenomenologia-, y la Sixiéme Médiration
cartésienne (1993) de Fink. Esta visita, lejos de representar un acontecimiento
solamente anecdético, mienta un hito de gran relevancia ya que gran parte de las
ideas filoséficas desarrolladas en Phénoménologie de la perception 'y “Le philosophe
et son ombre” (2001), tienen como antecedente la lectura critica de dichos
manuscritos consultados. En concreto, hay tres tesis filoséficas propuestas por
Husser] —y comentadas por Fink- que resultan indispensables para comprender la
fenomenologia merleau- pontiana. En primer lugar, la distincién entre una
intencionalidad temdtica o reflexiva que irradia desde la conciencia y una
intencionalidad operante cuyo soporte es nuestra vida corporal

-asunto que abordamos anteriormente-. En segundo lugar, la descripcion del
mundo como el horizonte al interior del cual tienen lugar todas nuestras vivencias.
En tercer lugar, y punto de unién entre el primer y el segundo postulado, la
caracterizacion del cuerpo en su sentido fenomenoldgico -aquello que siguiendo a
de Saint-Aubert denominamos cuerpo fenomenal'- como el medio a través del que
los seres humanos nos vinculamos gperativamente con el mundo, siendo este modo
de relacién con las cosas aquello que el fildsofo denomina percepcién. ;Cudles son

4 Para remitir a la descripcidn merleau-pontiana de la corporalidad referimos el
uso del concepto de cuerpo fenomenal utilizado por Emmanuel de Saint-Aubert
(2005) con el objetivo de evitar la posible confusidn a la que conduciria el uso
de la nocién de cuerpo propio comun tanto al autor (1976) como a Husserl
(2014a).

137



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

los rasgos distintivos de aquel cuerpo fenomenal que estd a la base de nuestro
vinculo perceptivo con el mundo?

3.1 Cuerpo fenomenal, percepcion y libertad

La fenomenologfa de Husserl, y en particular la lectura de las obras antes
mencionadas (2006, 2008, 2014a), mienta parte importante del marco tedrico a
través del que Merleau-Ponty estudia la percepcion. Ahora bien, es importante
subrayar que la descripcién que ambos fildsofos ofrecen acerca de este asunto
difiere en aspectos fundamentales (Barbaras 1998, Garcfa 2022). Para Husserl el
cuerpo humano es un tipo de ser particular, que al tiempo que, posee la cualidad de
la extensién, es decir, estd situado en el espacio geométrico —dimensién que el autor
nombra mediante la nocién de cuerpo objeto (Kirper)-, es simultdneamente un
cuerpo vivo (Leib) y propio que posee la capacidad de actuar y moverse
espontdneamente en el mundo a partir de las distintas sensaciones y estados
afectivos que experimenta en el marco de su interaccién con las cosas (Husserl,
2014a p. 187). En otras palabras, para el fundador de la fenomenologia nuestro
cuerpo es un objeto sui generis, pues al tiempo que estd situado en medio de las
cosas inertes, posee la capacidad de intervenir en el mundo mediante los poderes
asociados a nuestra voluntad. En contraposicién con este andlisis, el punto de
partida de la descripcién merleau- pontiana es la tesis filos6fica que establece que
el cuerpo humano debe ser pensado fuera de la esfera de la objetualidad. Es decir,
ya no como un objeto particular, en cuanto poseedor de una doble dimensién,
sino derechamente como un 7o objeto (Garcia, 2022 p. 162).

Como podemos leer en el prélogo de Phénomeénologie de la perception el cuerpo, en
su sentido fenomenoldgico, es aquella estructura de la experiencia que nos da un
mundo. El es el medio por mor del que dicho horizonte nos aparece como un
campo posibilidades précticas disponibles para nuestra accién y decisién (1976, p.
365). En sintonia con lo planteado previamente por la psicologia de la Gestalt, y a
contrapelo de lo propuesto por Husserl, Merleau-Ponty sostiene que la motricidad
es uno de los aspectos que define al cuerpo fenomenal y no una propiedad asociada
a un yo puedo espiritual, a una conciencia, que dispondria libremente de aquel
(Garcia 2022, p. 162). En otras palabras, aunque ya en Husserl encontramos cierta
descripcién del cuerpo bajo el principio de la motricidad, la especificidad del
andlisis merleau-pontiano reside en el hecho que el autor sitda derechamente en el

138



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

cuerpo, y no la conciencia, el centro de nuestra vida volitiva. Como insiste el
filésofo en la obra antes citada, el cuerpo, y no la conciencia, es el sujeto de la
percepcién (1976 p. 239, p. 260). Es decir, el medio que, en tanto soporte de toda
motricidad, nos permite deformar coherentemente el mundo mediante nuestras
acciones y decisiones (Merleau-Ponty, 1996 p. 218). Por ejemplo, a través de
practicas como el deporte en las que distintos objetos del mundo —los implementos
utilizados- devienen parte integrante de nuestro cuerpo en cuanto son organizadas
en virtud del objetivo que motiva nuestros movimientos.

Esta capacidad de agencia que nos permite deformar corporalmente el mundo, es
decir, hacer aparecer algo nuevo que no existia hasta ese entonces, es aquello que
Mertleau-Ponty, en coherencia con la filosoffa existencial de la época, denomina
libertad (Saint-Aubert, 2004). La libertad consiste para el autor en aquel poder de
rearticular el mundo, su estilo, y con ello nuestra relacién perceptiva con él, a través
de los movimientos que nos ofrece el cuerpo fenomenal. ;Cémo es posible aquella
deformacién coherente por medio de la que el cuerpo reorganiza el estilo del
mundo? ;Cudl es el alcance de la definicién de libertad propuesta por Merleau-
Ponty? Para resolver ambos interrogantes es necesario hacer referencia a la estrecha
relacién existente, a juicio del filésofo, entre las nociones de cuerpo, percepcion,
libertad y situacién.

3.2 El problema antropoldgico en la filosofia de Merleau-
Ponty

Como sostiene Etienne Bimbenet en Nature et humanité (2004), una de las
grandes contribuciones del pensamiento merleau-pontiano es aportar herramientas
para superar algunos de los problemas tedricos derivados del desarrollo de la
propuesta cartesiana presentada en Méditations métaphysiques. Uno de los asuntos
que concentra la atencién de Bimbenet es aquel que dice relacién con lo que el
comentarista denomina problema antropolégico, vale decir, las dos definiciones del
ser humano que se desprenden de la lectura de la filosofia cartesiana, y en particular
de la descripcién de la relacién entre el alma y el cuerpo tematizada en la quinta
meditacion (2004 p. 14).

Como sefnala Bimbenet, de la distincién cartesiana entre el alma espiritual y el
cuerpo material se desprenden dos antropologias. Por un lado, aquella que insiste

139



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

en la absoluta libertad y autodeterminacién del ser humano en cuanto realidad
espiritual. Por otro lado, aquella que propone una comprensién del ser humano
como un cuerpo material absolutamente determinado por las leyes de la naturaleza
orgdnica. En palabras del comentarista

En ceci on peut dire que Merleau-Ponty s’inscrit dans le droit | de
I'héritage cartésien : c’est bien I'union de I'ame et du corps,
délibérément reconnue comme mystére, qui dénit 'homme;
simplement ce mystere est radicalisé, élevé a la hauteur d’'un
mystére spéculatif, c’est-a-dire d’une véritable antinomie qui voit
s’aronter deux points de vue irréconciliables sur I'étre : d’un coté le
point de vue intérieur ou idéaliste de la réflexion philosophique, de
I'autre le point de vue extérieur ou réaliste de la science. (2004 pp.
10-11)

sQué alternativa ofrece Merleau-Ponty ante esta diplopia antropolégica? ;Es posible
pensar la libertad humana mds alld de la dicotomia entre la omnipotencia y el
determinismo radical? Es en este punto que la descripcion del cuerpo fenomenal
anuncia algunos de sus rendimientos filoséficos.

3.3 Cuerpo, libertad y situacion

Previamente establecimos con Metleau-Ponty que el cuerpo es el medio que nos
permite deformar coherente el mundo mediante nuestros movimientos, es decir,
ponerlo en circulacién de nuevas maneras. Posteriormente, a dicha capacidad
deformadora la denominamos libertad en coherencia con lo propuesto por el autor
en Phénoménologie de la perception. Con la intencién de mostrar el aporte de la
filosoffa merleau-pontiana a la hora de resolver el problema antropoldgico, a
continuacién, delimitaremos el alcance del concepto de libertad propuesto por el
autor con el objetivo de dejar en evidencia cémo la libertad, bajo el sentido que él
le otorga, se encuentra a medio camino entre las posturas que, herederas de la
filosoffa cartesiana, sugieren pensar al ser humano mediante una légica de la total
autonomia, o bien, la determinacién absoluta. Para este efecto nos parece que el
concepto de situacién desarrollado por el autor resulta fundamental. ;Cudl es el
significado que el filésofo otorga a esta nocién?

140



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

Si la percepcidn es el vinculo pre-reflexivo con las cosas que nos permite deformar
el mundo coherentemente, es decir, hacer ¢jercicio de nuestra libertad, para evitar
cualquier comprension de ella bajo la légica de un poder ilimitado es importante
describir la génesis de dicho vinculo a partir de aquello que Merleau-Ponty
denomina situacién. Como establece el autor hacia el final de Phénoménologie de
la perception, nuestra vida perceptiva debe ser entendida como una deformacion
realizada sobre un fondo andnimo ya existente (1976, p. 512). Para el filésofo la
libertad perceptiva es la expresién de cierta vida personal y cierta agencia singular
que solo resulta posible por la existencia de cierto campo que ella viene a reorganizar.
En otras palabras, deformar para Merleau-Ponty no significa crear ex nihilo, ni
tampoco entender la libertad como un poder de iniciar algo desde cero. Antes bien,
lo que nos sugiere el autor es comprender la percepcién bajo el principio de la
reanudacion (reprise) de algo que, no solo estaba ahi antes de hacer uso de nuestra
libertad, sino que ademds se posiciona como su condicién de posibilidad (2022 p.
478). ;Cémo entender este anonimato al que remite el filésofo?

A diferencia de lo realizado por fenomenélogos como Emmanuel Levinas,
Mertleau- Ponty, en lugar de entender el fondo anénimo en el que se desarrolla la
percepcién como algo impersonal, propone una comprensién de dicho dmbito
bajo la légica de lo pre-personal (Sebbah, 2001 p. 181). Asi, mientras la primera
nocién sugiere entender el anonimato como una vivencia despersonalizante que
despoja al ser humano de su libertad y que es experimentada horrorosamente -por
ejemplo, en el marco de eventos traumdticos-, el segundo concepto nombra una
comprensién de lo anénimo desde el punto de vista estructural, es decir, busca
poner en evidencia cémo el mundo que deformamos perceptivamente resiste a
nuestros poderes y a toda iniciativa personal por un doble motivo. Por una parte,
en la medida que ya al interior de nuestro contacto perceptivo con las cosas hay,
como vimos en el primer apartado, mucho que excede a nuestra capacidad
atencional y de lo que, por tanto, no nos damos cuenta a pesar de que influye
significativamente en el modo en que nos aparece el mundo. Por ejemplo, nuestros
estados afectivos (Ayouch, 2017 p. 187). Por otra parte, pues ese mundo cuyo
estilo deformamos mediante nuestros libres movimientos ya estd prefigurado, no
solo por aquella vida operativa de la que no somos conscientes, sino también por
aquella configuracién social que lo nutre de una serie de significados culturales
(1976 p. 398 y ss.). Como, por ejemplo, aquellos que establecen los criterios para

141



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

distinguir los comportamientos socialmente aceptados, con respecto a aquellos que
no lo son.

De esta manera, cuando Merleau-Ponty establece que la libertad humana se ejerce
sobre un fondo anénimo lo que estd declarando es que, ya antes de arrojarnos
conscientemente a la tarea de deformar el mundo, por ejemplo, en el contexto de
pricticas artisticas como la pintura, dicho horizonte estd prefigurado de cierta
manera (Merleau-Ponty, 1996). Esta prefiguracién, a su vez, no solo es pre-
personal pues antecede a nuestra vida de conciencia —por ejemplo, en el caso de
nuestras experiencias afectivas-, sino que, ademds, en la medida que ella estd
sedimentada, esto es, codificada culturalmente, incluso antes de nuestro
nacimiento. En palabras de Merleau-Ponty, “il y a un moment ot le sens qui se
dessinait dans 'on et qui n’était qu'un possible inconsistant menacé par la
contingence de Ihistoire est reprise par un individu” (1976 p. 514). La potencia de
mundo que nos ofrece el cuerpo fenomenal no debe ser entendida como la
expresién de una libertad ilimitada, sino como ejercicio que se realiza en un 4mbito
an6nimo que ya estd estructurado de cierto modo. Ante la tendencia a pensar el
problema antropolégico bajo los términos de una autonomia absoluta o un
determinismo total, Merleau- Ponty nos invita a pensar la libertad humana a partir
del sistema que ella forma con aquel campo pre-personal en el que ella se inscribe
y que viene a deformar, a saber, la situacién.

Asi, y a propésito de uno de los criterios fenomenolégicos descritos en el primer
apartado a la hora de definir la psicopatologfa, este es, la ausencia o no de libertad
en el marco de esta experiencia, la filosoffa merleau-pontiana nos mueve a evaluar
la pertinencia de dicho principio, al menos, bajo aquella formulacién. Si la libertad
no puede ser pensada sin la situacién, pareciera ser que su ausencia o disminucién
en el contexto de vivencias como la depresién o la esquizofrenia no es un criterio
suficiente para diagnosticar la presencia de una psicopatologia. Dado que la
libertad humana se ejerce siempre sobre un fondo adverso que resiste a sus poderes:
scémo podemos fijar la frontera entre la experiencia psicopatoldgica y la no
psicopatolégica? ;Qué ocurre con el segundo criterio tematizado en la primera
seccidn, a saber, el intento fenomenoldgico por describir cierta arquitectura tipica
de la experiencia humana con respecto a la cual la psicopatologfa serfa un desvio?
Para resolver este segundo interrogante es menester complementar nuestro andlisis
mediante una descripcién del concepto merleau-pontiano de institucién.

142



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

3.4 Vida pre-reflexiva e institucion

Si para Merleau-Ponty la libertad humana no puede ser pensada sin la situacién,
y ella mienta aquel fondo pre-reflexivo y pre-personal que configura el modo a
través del cual nos aparece el mundo, entonces es necesario esclarecer cémo la
situacién prefigura el aspecto a través del cual nos aparece dicho horizonte. Para
este efecto, centraremos nuestra atencién en la nocién de institucion elaborada por
Merleau-Ponty en su curso L institution, la passivité 1954-1955 (2015).

Como afirma Claude Lefort en el prefacio a esta obra, el concepto merleau-
pontiano de institucién nombra dos fenémenos cuya significacién debe ser
entendida como aspectos que, a pesar de estar en tensién entre si, definen una
misma realidad (2015 p. 7), a saber, nuestro vinculo perceptivo con el mundo. Por
una parte, la institucién debe ser comprendida como un estado de cosas ya
existente y con el que simplemente debemos contar. Por otra parte, la institucion
debe ser entendida como un acto de reanudacién que abre la posibilidad de
modificar, es decir, articular aquel estado de cosas dando vida a otro. Si nuestra
tematizacién acerca del poder deformador que nos ofrece la corporalidad nombra
este segundo aspecto de la institucion, nuestra descripcién acerca de aquel fondo
anénimo y pre-personal en el que consiste la situacién recoge en gran medida la
primera acepcién de este concepto. A modo de resumen, sostenemos que mediante
la nocién de institucién Merleau-Ponty da cuenta de la forma en que nuestra
libertad estd condicionada por cierto fondo, en este caso la situacién, que le ofrece
los materiales a través de los que ella deforma el mundo. ;Cudles son estos recursos
que la situacién nos pone delante al momento de reorganizar el mundo? La
respuesta a ambos interrogantes va de la mano de la nocién de institucién. En
efecto, la institucién nos permite nombrar tanto aquel fondo afectivo, como aquel
fondo social —ambos descritos en nuestro segundo apartado- que prefiguran
nuestra vida perceptiva. ;En qué consiste la diferencia entre ambos modos de
institucién?

3.5 La institucion de los sentimientos

Si la nocién de institucién da cuenta tanto del poder deformador de mundo que
posee el ser humano como de la manera en que dicho fondo condiciona su
libertad, la afectividad mienta indudablemente una forma de institucién. Como

143



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

sostuvimos en el primer apartado, en paralelo a nuestra vida de consciencia, existe
cierto dmbito pre-reflexivo y pre-temdtico al interior del cual yz nos vinculamos
con las cosas antes de darnos cuenta. Dicha relacién inconsciente, en cuanto excede
nuestra capacidad atencional, es decir, en tanto mienta un 7o saber, es aquello que,
como estudiamos previamente, el autor denomina en sintonia con Husserl
(2014a) y Fink (1993) intencionalidad operante. Esta es, un vinculo con el mundo
cuyo soporte es el cuerpo fenomenal. Asi, nuestra vida perceptiva que acontece al
nivel de la intencionalidad temdtica y reflexiva es solo un aspecto de aquel contacto
originario con las cosas que el filésofo nombra percepcién.

Tal como mostramos en la seccién anterior, al nivel de esta vida pre-reflexiva e
inconsciente se prefigura el modo a través del cual aparece aquel mundo que
deformamos mediante nuestros movimientos. En otros términos, todo vinculo
perceptivo explicito, personal y consciente, como, por ejemplo, aquel que estd en
juego en el momento en que un artista produce su obra, no es sino una
reanudacién de aquel fondo anénimo que teje a nuestras espaldas el aspecto a
través del cual se nos presenta el mundo (1976 p. 517). Como afirmamos
previamente, el ejercicio de la libertad humana solo resulta posible a través del uso
de los distintos materiales y recursos que la situacion, es decir aquel campo pre-
personal al interior del cual estamos inmersos, nos ofrece para deformarla. Es a la
luz de este esquema que la afectividad deja en evidencia su cardcter de institucion
(Buceta, 2016 p. 113).

En efecto, si prestamos atencién a la descripcién esbozada por Merleau-Ponty en
el capitulo “La sintesis del propio cuerpo” de Phénoménologie de la perception, el
cuerpo fenomenal es un objeto afectivo. Es decir, un medio que nos permite actuar
en el mundo en virtud de los diversos estados afectivos a través de los cuales dicho
horizonte nos invita a vincularnos con él de una determina manera. Asi, y tal como
sostiene Thamy Ayouch, la afectividad es una intencionalidad operante al interior
de la cual se gesta, se figura, el aparecer de las cosas (2018). Esto es, su modo de
manifestacién, y con ello la manera mediante la que estas nos mueven a
relacionarnos con ellas. Por ejemplo, en el caso de la experiencia del dolor descrita
por el autor en la obra antes mencionada, el mundo aparece dolorosamente, vale
decir, su aspecto es modulado por dicho estado afectivo y, en consecuencia, las
distintas posibilidades practicas que nos ofrece aquel espacio se forman a partir de

él (Merleau-Ponty, 1976 p. 110).

144



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

Ahora bien, lo anterior no implica en ningtin caso que nuestra vida afectiva
determine de modo completo nuestro vinculo perceptivo con las cosas. Aunque
estados afectivos como el amor modulan el curso de nuestra experiencia, dicha
modulacién recoge solo una de las dimensiones de nuestra vida afectiva, a saber,
aquel que dice relacién con el modo en que esta prefigura el mundo a nivel pre-
personal. Sin embargo, y tal como mostramos previamente, a dicha prefiguracion
an6nima le sigue un ejercicio de deformacién coherente mediante el cual hacemos
uso de nuestra libertad. En otras palabras, la prefiguracién afectiva del mundo es
una invitacién a ponerlo en circulacién de nuevas maneras. Ella condiciona nuestra
libertad, pero simultdneamente le ofrece los recursos necesarios para su ejercicio.
En suma, y tal como sostiene Merleau-Ponty en L institution, la passivité (1954-
1955) alaluz de su andlisis de la experiencia amorosa descrita por Proust en A4 /a
recherche du temps perdu (1974) y Stendhal en De lamour (2021), nuestra vida
afectiva es una institucion pues, al tiempo que mienta un estado de cosas con el
que simplemente tenemos que contar en la medida que no podemos escoger cémo
nos sentimos ni tampoco el modo en que dicho sentimiento mundaniza el mundo,
nos da la posibilidad de rearticularlo de nuevas maneras. La institucién de los
sentimientos no nombra el estado afectivo que experimentamos en un momento
especifico, sino aquella deformacién coherente que, motivada por €l a un nivel
inconsciente y pre-personal, estd en el origen de un nuevo estilo de mundo
(Merleau-Ponty, 2015 p. 292). Produce, como nos insiste el autor, un nuevo curso
de experiencia. ;Qué ocurre entonces con aquel fondo social tematizado
previamente? ;Es que ¢l puede ser considerado un tipo de institucién?

3.6 Instituciones culturales y mundo social

En el capitulo “El otro y el mundo humano” de Phénoménologie de la perception,
Merleau- Ponty anticipa gran parte de las discusiones filoséficas que anima su
curso L institution, la passivité (1954-1955). Como podemos ver en dicho apartado
los objetos del mundo, no solo nos aparecen bajo su aspecto fenomenal y afectivo,
sino que ademds estdn impregnadas de diversos significados culturales.
Implementos tales como un ldpiz o un pincel, no solo nos aparecen a través de sus
colores y texturas, sino que también lo hacen a la luz de aquellas significaciones
compartidas por un grupo humano que nos permiten sostener, por ejemplo, que el
ldpiz sirve para escribir y que el pincel sirve para pintar. Las cosas con las que nos
vinculamos perceptivamente no solo son objetos que disponen de propiedades

145



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

representacionales, es decir, de aquel conjunto de caracteristicas que configuran su
aspecto, sino que ademds son realidades cargadas de significados valéricos,
pricticos y, en suma, culturales, compartidos por los distintos integrantes de una
comunidad. En el texto antes mencionado podemos leer que

Dans I'objet culturel, j'éprouve la présence prochaine d'autrui sous
un voile d'anonymat. On se sert de la pipe pour fumer, de la cuiller
pour manger, de la sonnette pour appeler, et c'est par la perception
d'un acte humain et d'un autre homme que celle du monde culturel
pourrait se vérifier. (1976 p. 400)

De lo anterior se sigue una consecuencia importante pues si parte del modo en que
nos aparece el mundo estd marcado por los significados que rigen nuestra vida
en comunidad, entonces aquella familiaridad y habitualidad mediante la que nos
aparece dicho horizonte -y la cual se ve alterada en el contexto de acontecimientos
tales como las psicopatologias-, estd codificada culturalmente. En cuanto elemento
configurador de la forma en que se mundaniza el mundo, la cultura no solo
condiciona el aspecto a través del cual nos aparece aquel horizonte, sino que,
ademis condiciona nuestro modo de relacién con dicho espacio. Haciendo uso de
los conceptos de situacion e institucién explicados anteriormente, afirmamos que
la cultura es parte de aquella situacién al interior de la cual se ejercemos nuestra
libertad y es, sin duda, un tipo de institucién, en la medida que, prefigurando cémo
nos aparece el mundo, nos abre la posibilidad de ponerlo en circulacién bajo un
nuevo aspecto. La cultura, al igual que nuestra vida afectiva, integra aquel fondo
an6nimo y pre-personal con el que y2 contamos incluso sin darnos cuenta. Ella
nos ofrece gran parte de las herramientas a través de las cuales las cosas vienen a
nuestro encuentro y nosotros nos relacionamos con ellas. En suma, y quizds aqui
encontramos una de las especificidades de este género de institucion con respecto
a aquella que nos ofrecen los sentimientos, la cultura abre la posibilidad de
compartir un mundo no solo entre quienes se ven implicados en un sentimiento
amoroso, tal y como es el caso de la institucién de los sentimientos, sino con los
distintos miembros de una comunidad humana (Merleau-Ponty, 2015 p. 129 y
ss.).

¢Qué nos aporta esta descripcién de la cultura y los sentimientos como
instituciones a la hora de pensar los criterios para definir la psicopatologia? ;Es que

146



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

ellas nos permiten justificar cierto tipo de normalidad, con respecto a la cual la
psicopatologfa serfa un déficit, tal y como sugiere Binswanger (1973)?

4. Nuevos criterios para definir la experiencia psicopatolo-
gica

En nuestro primer apartado describimos los dos criterios de normalidad a través
de los cuales la fenomenologia define la psicopatologfa, a saber, la presencia o no de
libertad, y la desviacion en relacién con cierta arquitectura tipica de la experiencia
humana. En nuestro segundo apartado, y a la luz de una exégesis de la
fenomenologfa merleau-pontiana, pusimos en cuestién el primer criterio
afirmando con el autor, pero también més alld de lo estrictamente planteado por
él, que la libertad humana nunca es total, razén por la cual este concepto es
insuficiente por si mismo para diagnosticar con certeza la presencia de un cuadro
psicopatolégico. En lo que sigue, y luego de explicar la nocién de institucion
desarrollada por Merleau-Ponty, problematizaremos el segundo criterio
fenomenoldgico para definir la psicopatologia a la luz de la dimensién instituyente
que poseen tanto la cultura como nuestra vida afectiva. Como veremos, es en la
interseccién entre ambas perspectivas que resulta posible encontrar un nuevo
criterio para delimitar dicho fenémeno, a saber, la posibilidad o imposibilidad de
dar forma a un estilo de mundo que nos permita participar del espacio social.

4.1 Estilo, normatividad e institucion

Siguiendo una vez mads el andlisis propuesto por Englebert (2021), nos parece
importante problematizar el segundo criterio fenomenoldgico para definir las
psicopatologfas, este es, la descripcién de este acontecimiento como un evento
anormal con respecto a cierto estilo de mundo considerado tipico. Este es el caso,
por ejemplo, de la propuesta desarrollada por Binswanger a la luz de su lectura de
Ser y tiempo. El psiquiatra suizo animado por la conviccion de disponer de la
fenomenologfa como un recurso tedrico que viene a enriquecer las aproximaciones
nosogréficas a la psicopatologia, comienza su descripcién asumiendo acriticamente
la existencia de cierta arquitectura normal de la experiencia humana con relacién a
la cual la psicopatologia seria amormal, es decir, supondria cierto déficit
(Grohmann 2021, Rovaletti 2001). ;Es que el malestar psiquico que caracteriza al

147



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

fenémeno psicopatolégico encuentra su origen en dicha anormalidad? De no ser
ast: sen donde residirfa su génesis? A nuestro parecer la respuesta a esta pregunta se
encuentra en la nocién de anomalfa descrita en el primer apartado.

De acuerdo con su origen etimoldgico el concepto de anomalia (dvepolos), a
diferencia del de anormalidad, no nombra un desvio o cierta variacién con respecto
a cierta norma ya existente, sino mds bien la desarticulacién de aquella norma a la
luz del surgimiento de un evento inesperado que viene desarmar nuestro estilo de
mundo. Es este desdibujamiento de nuestro mundo habitual el que estd a la base
de aquel sentimiento de inquietante extrafieza que caracteriza, entre Otros
fenémenos, la experiencia psicopatolégica. Una vez que vivimos un evento
desgarrador, como, por ejemplo, la muerte de un ser querido o un accidente que
deja secuelas en nuestro cuerpo, nos sentimos extrafios pues aquel mundo que,
cotidianamente aparece bajo el aspecto de lo familiar, deviene algo desconocido y
amenazante frente a lo cual debemos ponernos a resguardo (Rovaletti, 1996).
sDénde estd el criterio que nos permite describir el sufrimiento psicopatoldgico
bajo la dindmica de la inquietante extrafeza suscitada por una experiencia
an6émala? A nuestro juicio dicho criterio se encuentra en el ya descrito concepto de
estilo.

En efecto, nuestro estilo de mundo no solo nombra aquel aspecto a través del cual
nos aparecen las cosas, sino que, ademds, da cuenta de elemento normativo que,
configurando el modo en que el mundo se nos presenta habitualmente, nos
permite identificar tanto aquellos escenarios inusuales que escapan a lo que nos es
familiar, es decir, las experiencias anormales, como aquellos eventos perturbadores
que derechamente desdibujan nuestro estilo de mundo, a saber, los
acontecimientos anémalos (Thoma y Fuchs, 2018). Asi, y haciendo uso del
concepto de institucién descrito previamente, afirmamos que el estilo es una forma
de institucién que, ante el arribo de fenémenos anémalos que despiertan el
sentimiento de extrafneza que acompana la irrupcién de toda psicopatologia, pierde
aquella dimension de reanudacién que nos permite poner en circulacién de otras
maneras un estado de cosas ya existente. En otras palabras, y a contrapelo de lo
sugerido por Binswanger, sostenemos que un estilo de mundo no deviene
psicopatolégico por desviarse con respecto a cierta arquitectura tipica de la
experiencia humana, sino mds bien por el hecho de extraviar su propia norma y ser
incapaz de instituir otra que permita deformar coherentemente el mundo comin

148



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

en el cual habitamos desde nuestro nacimiento (Merleau-Ponty, 1976 p. 517).
:Cudl es la especificidad de la rigidez que caracteriza a los estilos de mundo
psicopatoldgicos?

4.2 Estilo psicopatoldégico y mundo comuin

Como vimos en el apartado precedente la vida cultural es una instituciéon que, al
igual que nuestros estados afectivos condiciona nuestra libertad prefigurando el
mundo de una determinada manera. Por esta razén, y al igual que la institucién de
los sentimientos, la cultura es uno de los tantos recursos de los que disponemos
para deformar el mundo coherentemente. Es decir, para articular nuestro estilo.
Por qué es importante enfatizar el rol que desempena lo cultural en la
configuracién de nuestro estilo de mundo? Desde nuestra perspectiva, y aqui se ve
uno de los posibles rendimientos de esta consideracién, solo teniendo a la vista la
dimensién social que subyace a todo estilo es posible comprender aquel
sentimiento de extrafieza que acompafia su desarticulacién en el marco de la
experiencia anémala.

En efecto, la irrupcién de aquel evento que la pérdida de nuestra familiaridad con
las cosas es sucedida por la rearticulacién de cierto estilo de mundo de emergencia
que, sin embargo, al tomar la forma de un refugio ante el acontecimiento
devastador, tiene como consecuencia aislarnos de mundo social. En otros
términos, aquel estilo de emergencia que sucede, por ejemplo, a una vivencia
traumdtica, si bien estd construido con materiales que vienen dados por la cultura
compartida con los otros integrantes de nuestra comunidad, paradéjicamente nos
pone a distancia de ellos (Rovaletti, 1996 p. 125). Posibilidades pricticas y modos
de deformar el mundo que a ellos les aparecen como disponibles ya no estdn a
nuestro alcance (Merleau- Ponty, 1964 pp. 293-294). De la misma manera,
nuestro refugio de emergencia, en cuanto aislado del mundo social, resulta
igualmente inaccesible para las otras personas (Frérejouan, 2023 p. 189)°. En
palabras de Samuel Thoma y Thomas Fuchs (2018), “these members of minority
groups lack the common sense attunement to the majority group’s social space
that would allow them to actually inhabit it as a shared world” (p. 27).

> Para profundizar en este asunto se recomienda la lectura del trabajo de Mathieu

Frérejouan (2023) acerca del fenédmeno alucinatorio

149



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

Es aquel sentido de estancamiento y alienacién que provoca el permanecer atado a
estilo de emergencia que nos impide tener acceso a un mundo comun en constante
deformacién y pleno de nuevas significaciones aquello que estd a la base del
sufrimiento psiquico que caracteriza la experiencia psicopatolégica. Como
establece Philippe Pinel “C’est ainsi qu’on & appris que l'origine de I'aliénation tient
quelquefois a des lesions physiques ou  une disposition originaire, le plus souvent
a des affections morales tres vives et fortement contrariées” (1976 p. 10). En suma,
en esta ponderacién del mundo social encontramos un nuevo criterio para definir
las psicopatologias como la imposibilidad, o al menos la dificultad, para elaborar
un estilo de mundo que nos permita participar del espacio coman.

5. Conclusiéon

El objetivo de este articulo ha sido proponer una definicién fenomenolégica de
psicopatologia. Para este efecto elaboramos una fenomenologia de la extraneza a
partir de la filosofia de Maurice Merleau-Ponty. Para llevar a puerto esta misién
nuestra indagacién dispuso de tres momentos.

En primer lugar, y a partir de revisién de algunos de los debates que atraviesan las
aproximaciones fenomenoldgicas a la psicopatologia, precisamos cuéles son los dos
criterios normativos que aporta esta tradicion filoséfica al momento de definir la
psicopatologia. Por una parte, la presencia o ausencia de libertad en quien padece
dicho trastorno. Por otra parte, el desvio o no que dicho evento supone con
respecto a la arquitectura tipica de la experiencia humana que la fenomenologfa se
da por tarea describir. En segundo lugar, y luego de una exégesis acerca de la
definicién de libertad esbozada por Merleau-Ponty en Phénoménologie de la
perception'y Liinstitution, la passivité 1954-1955, describimos la afectividad y las
instituciones sociales como dos elementos que integran aquella vida pre-personal
y pre- reflexiva al interior de la cual se constituye —inicialmente- aunque no
completamente- nuestro estilo de mundo. Para finalizar, elaboramos un esbozo de
una fenomenologfa de la experiencia de la extrafieza a través de la cual propusimos
un nuevo criterio para definir la psicopatologfa, a saber, ya no la ausencia o no
libertad, ni tampoco la proximidad o distancia con respecto a aquella arquitectura
tipica de la experiencia humana descrita por la fenomenologia, sino la
posibilidad o la imposibilidad de dar forma a un estilo de mundo que permita

150



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«éHay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

participar a quien padece dicho malestar psiquico del espacio socialmente
compartido.

Asi, y respondiendo a la pregunta que animé el titulo de esta contribucidn,
afirmamos con Merleau-Ponty, pero también yendo mds alld de lo
explicitamente planteado por el autor, que, si bien hay libertad en la
psicopatologfa, aquella no permite participar de aquello que ya en la
antigiiedad Aristételes (1978) denominaba mundo comin. Esta es, a nuestro
juicio, la razén que estd en el origen de aquel sentimiento de extrafeza, rigidez
y sofocamiento que caracteriza el fenémeno psicopatolégico.

151



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

Referencias
Aristoteles. (1978). Acerca del alma. Madrid: Gredos.

Ayouch, Th. (2018). De la passivité a la figurabilité de I'affect : Freud dans les en-
seignements de Merleau-Ponty au Collége de France. En A. Compagnon & C. Sur-
prenant, Freud au College de France (pp. 1-15). Paris: College de France.

Ayouch, Th. (2017). L'inconscient non exclusivement verbal de Merleau-Ponty :
figuration des affects et genre. En D. Legrand & D. Trigg, L'inconscient entre phé-
noménologie et psychanalyse. Contributions a la phénoménologie 88 (pp. 181-
207). Den Haag: Springer. D0i:10.1007/978-3-319-55518-8_11

Bimbenet, E. (2004). Nature et humanité. Le probléme anthropologique dans
I'ceuvre de

Merleau-Ponty. Paris: Vrin.
Binswanger, L. (1973). Introduction a I'analyse existentielle. Paris: Vrin.

Bizzari, V. (2023). Which Kind of Body in “Mental” Pathologies? Phenomenological
Insights on the Nature of the Disrupted Self. The Journal of Medicine and Philoso-
phy: A Forum for Bioethics and Philosophy of Medicine, 48 (2), 116-127,
https://doi.org/10.1093/jmp/jhad008 Buceta, M. (2016). La institucion de un sen-
timiento: un amor de Swann. Ideas y Valores, 65 (161), 109-126.

Carel, H. (2016). Phenomenology of iliness. Oxford: Oxford University Press.

Corominas, J. (1987). Breve diccionario etimoldgico de la lengua castellana. Ma-
drid: Gredos. Depraz, N. (2024). La surprise. Crise dans la pensée. Paris: Seuil.

Descartes, R. (2011). Méditations métaphysiques. Objections et réponses. Paris:
Flammarion.

Dilthey, W. (1944). Introduccion a las ciencias del espiritu. Obras Completas. Vo-
lumen I. Ciudad de México: FCE.

Englebert, J. (2021). Les pathologies de la liberté (ou la liberté des psychopatho-
logies): la ballade de Germain. Klesis Revue de Philosophie, 51, 1-15.

Ey, H. (1986). Les limites de la psychiatrie: le probleme de la psychogenese. En L.
Bonnafé, Le probléme de la psychogénése des névroses et des psychoses (pp. 9-
20). Paris: Bibliothéque Neuropsychiatrique de Langue Frangaise.

Fink, E. (1993). Sixieme Méditation cartésienne. L’idée d’une théorie transcendan-
tale de la méthode. Grenoble: Millon.

152



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

Frérejouan, M. (2023). Le discours de I’halluciné: psychopathologie, phénoméno-
logie et langage ordinaire. En J. Englebert, G. Cormann & C. Adam, Psychopatho-
logie phénoménologique. Volume I. (pp. 175-191). Paris: Le Cercle Herméneu-
tique.

Freud, S. (2001). L’inquiétante étrangeté et autres textes. Paris: Gallimard.

Fuchs, T. (2007). Psychotherapy of the Lived Space: A Phenomenological and Eco-
logical Concept. American Journal of Psychotherapy (Washington DC), 61(4), 423-
439. Doi: Gadamer, H. (1996). El estado oculto de la salud. Madrid: Gedisa.

Garcia, E. (2022). Una historia del cuerpo y el sentir: Merleau-Ponty y la tradicion
filosofica. Buenos Aires: SB Editorial.

Grohmann, T. (2021). Qu’est-ce que la maladie pour la phénoménologie ? Essen-
tialisation et normativité en phénoménologie psychopathologique. Klesis Revue
de Philosophie, 51, 1-16.

Heidegger, M. (2015). Ser y tiempo. Santiago de Chile: Universitaria.

Husserl, E. (1993). Chose et espace. Legons de 1907. Paris: PUF. Husserl, E. (1998).
De la synthese passive. Grenoble: Millon.

Husserl, E. (1980). Experiencia y juicio. Ciudad de México: UNAM.

Husserl, E. (2013a). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia feno-
menoldgica. Libro Primero: Introduccion general a la fenomenologia pura. Ciudad
de México: Fondo de cultura econémica.

Husserl, E. (2014). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia feno-
menoldgica. Libro Segundo: Investigaciones fenomenoldgicas acerca de la consti-
tucion. Ciudad de México: Fondo de cultura econémica.

Husserl, E. (2008). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascen-
dental. Buenos Aires: Prometeo.

Husserl, E. (2013b). La filosofia como ciencia estricta y otros textos. Buenos Aires:
Prometeo. Husserl, E. (2006). La tierra no se mueve. Madrid: UCM.

Husserl, E. (2002). Lecciones para una fenomenologia de la conciencia interna del
tiempo. Madrid: Trotta.

Husserl, E. (2002). Phantasia, conscience d’image, souvenir. Phénoménologie
des présentifications intuitives. Grenoble: Millon.

Husserl, E. (2011). Sur l'intersubjectivité. Tome I. Paris: PUF.

153



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

Lacan, J. (1986). Propos sur la causalité psychique. En L. Bonnafé, Le probleme de
la psychogénése des névroses et des psychoses (pp. 21-60). Paris: Bibliotheque
Neuropsychiatrique de Langue Francaise.

Lefort, C. (2015). Préface. En M. Merleau-Ponty, L'institution, la passivité. Notes
de cours au Collége de France (1954- 1955) (pp. 5-36).Paris: Belin.

Merleau-Ponty, M. (2002). Conférences en Europe et premiers cours a Lyon. Iné-
dits | (1946- 1947). Milan: Mimésis.

Merleau-Ponty, M. (2001). Le philosophe et son ombre. En Signes (pp. 259-295).
Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, M. (2015). L'institution, la passivité. Notes de cours au College de
France (1954- 1955). Paris: Belin.

Merleau-Ponty, M. (2011). Le monde sensible et le monde de I'expression. Metis-
Presses: Geneve.

Merleau-Ponty, M. (1964). Le visible et I'invisible. Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, M. (1996). Notes des cours au College de France (1958-1959 et
1961). Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, M. (1976). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard.
Merleau-Ponty, M. (1968). Résumés des cours (1952-1958). Paris: Gallimard. Min-
kowski, E. (2013). Le temps vécu: Etudes phénoménologiques. Paris: PUF.

Osswald, A. (2016). La fundamentacion pasiva de la experiencia. Un estudio sobre
la fenomenologia de Husserl. Santiago de Chile: Pontificia Universidad Catdlica de
Chile.

Pereira, P. y Zufiiga, B. (2022). El estatus ontoldgico de la psicopatologia: una vi-
sién general. Revista Culturas Cientificas, 3 (2), 110-129.
https://doi.org/10.35588/cc.v3i2.5809

Pinel, Ph. (1976). Traité médique-philosophique sur I'aliénation mentale. New
York: Arne Press.

Proust, M. (1974). A la recherche du temps perdu. Un amour de Swann. Paris: Gal-
limard.

Ratcliffe, M. (2023). Grief worlds. A Study of Emotional Experience. Massachu-
setts: The MIT Press.

154



BRYAN ZUNIGA ITURRA.

«¢Hay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de
Merleau-Ponty».

HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

Rovaletti, M. (1996). Alienacién y libertad. Revista del Instituto de Investigaciones
de la Facultad de Psicologia (Buenos Aires), 1 (1), 119-136.

Rovaletti, M. (2016). ¢Como pensar una clinica fenomenoldgica? Vertex. Revista
Argentina de Psiquiatria, 27, 47-55.

Rovaletti, M. (2019). La fiabilidad como a priori del pacto de confianza. En L. R.
Rabanaque. R. Rizo-Patrén & A. Zirién-Quijano, Acta fenomenoldgica latinoame-
ricana. Volumen VI (Actas del VIl Coloquio Latinoamericano de Fenomenologia
(pp. 101-112). Lima: Pontificia Universidad Catdlica del Peru.

Rovaletti, M. (2001). Pour une critique de la raison nosographique. L’infor-
mation psychiatrique, 5 (77), 497-503.

Saint-Aubert, E. (2004). De lien des éléments aux éléments de I’étre. Paris: Vrin.

Saint-Aubert, E. (2005). Le scénario cartésien. Recherches sur la formation et la
cohérence de l'intention philosophique de Merleau-Ponty. Paris : Vrin.

Scheler, M. (2022). L’homme du ressentiment. Paris: Bartillat.

Sebbah, F. D. (2001). L’épreuve de la limite. Derrida, Henry, Levinas et la phéno-
ménologie. Paris: PUF.

Stanghellini, G. (2004). Disembodied spirits and deanimated bodies: The psycho-
pathology of common sense. New York: Oxford University Press.

Stendhal. (2021). De 'amour. Paris: Points.

Stephensen, H., Urfer-Parnas, A., y Parnas, J. (2024). Double bookkeeping in schiz-
ophrenia spectrum disorder: An empirical-phenomenological study. European Ar-
chives of Psychiatry and Clinical Neuroscience, 274(6), 1405-1415.
https://doi.org/10.1007/s00406-023-01609-7 Thoma, S. y Fuchs, Th. (2018). In-
habiting the Shared World. Phenomenological Considerations on Sensus Com-
munis, Social Espace and Schizophrenia. En J. Goncalves, |. Hipdlito & J. G. Pereira,
Schizophrenia et Common Sense: Explaining the Relationship between Madness
and Social Values (pp. 19-37). Den Haag: Springer. https://doi.org/10.1007/978-
3-319-73993-9 2

Van Breda, L. H. (1962). Maurice Merleau-Ponty et les Archives-Husserl a Louvain.
Revue de Meétaphysique et de Morale (Paris), 67 (4), 410-430.
https://www.jstor.org/stable/40900692 Wehrle, M. (2019). Being a body and
having a body. The twofold temporality of embodied intentionality.
Phenomenology and the Cognitive Sciences (Den Haag), 19. 499-521.
https://doi.org/10.1007/s11097-019-09610-z

155



BRYAN ZUNIGA ITURRA.
«éHay libertad en las psicopatologias? Pensar la inquietante extrafieza a partir de la fenomenologia de

Merleau-Ponty».
HYBRIS. Revista de Filosofia, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156

Wehrle, M. (2021). Situating Normality: The Interrelation of Lived and
Represented Normality. En T. Toadvine, Chiasmi International — Trilingual Studies
concerning the thought of Merleau-Ponty, 23, 99-119.

Zahavi, D. (2003). Inner time consciousness and pre-reflective self-awareness. En
D. Welton The new Husserl: A critical reader (pp. 157-180). Bloomington: Indiana
University Press.

156



