
HYBRIS 
REVISTA DE FILOSOFÍA 

Vol. 16 N° 2. 
ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 
www.cenaltesediciones.cl  

 

125 

¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenolo-gía de Merleau-Ponty  
Is there freedom in psychopathologies? Thinking about uncanny 
strangeness from the philosophy of Merleau-Ponty 

Bryan Zúñiga Iturra∗ 
Universidad Gabriela Mistral/Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne 

bryan.zuniga@academico.ugm.cl 

DOI: 10.5281/zenodo.18274002 

Recibido: 07/10/2025 Aceptado: 29/10/2025 
Resumen: Una de las preguntas que orienta la 
discusión fenomenológica contemporánea es 
aquella relativa al estatuto ontológico de la 
psicopatología. Con la intención de delimitar este 
concepto, el siguiente artículo tiene como objetivo 
elaborar una fenomenología de la experiencia de la 
extrañeza a partir de la filosofía de Merleau-Ponty. 
Para esto nuestra contribución dispone de tres 
momentos. Primero, explicaremos los criterios que la 
fenomenología ha aportado históricamente para 
definir la psicopatología. Segundo, describiremos 
con Merleau-Ponty los elementos que están a la 
base del modo en que se constituye nuestro estilo de 
mundo, a saber, la libertad y la situación. Para 
finalizar, esbozaremos una fenomenología de la 
experiencia de la extrañeza a través de la cual 
presentaremos un nuevo criterio para definir la 
psicopatología, a saber, la participación en el mundo 
social. 

Abstract : One of the main questions in the 
contemporary phenomenological discussion is that 
relating to the ontological status of psychopathology. 
With the aim of defining this concept, the following 
article seeks to develop a phenomenology of the 
experience of strangeness based on the philosophy of 
Merleau-Ponty. To achieve this goal, our contribution 
is divided into three parts. First, we will explain the 
criteria that phenomenology has historically 
contributed to the definition of psychopathology. 
Second, we will describe, with Merleau-Ponty, the 
elements that underlie the way in which our style of 
world is constituted, namely, freedom and situation. 
Finally, we will outline a phenomenology of the 
experience of strangeness through which we will 
present a new criterion for defining psychopathology, 
namely participation in the social world. 
 

Palabras clave: Psicopatología; Fenomenología; 
Merleau-Ponty; Situación, Libertad; Extrañeza. 

Keywords: Psychopathology; Phenomenology; 
Merleau-Ponty; Situation; Freedom; Strangeness. 

 
∗ Chileno. Estudiante de doctorado en Filosofía en la Universidad de Chile y en la 

Universidad Paris 1 Panthéon-Sorbonne. Es licenciado en Filosofía y tiene un 
máster en Filosofía por la Universidad de Chile. Imparte clases en la Universidad 
Gabriela Mistral. Es miembro del Atelier de Recherches Phénoménes (ARP) de la 
Universidad Paris 1 Panthéon-Sorbonne y miembro de la Unidad de Filosofía de 
las Clínicas Psiquiátricas de la Universidad de Chile. 

 https://orcid.org/0000-0001-6707-2170 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

126 

1. Introducción 
Uno de los temas centrales en el debate fenomenológico contemporáneo es la 
psicopatología. Propuestas filosóficas de autores como Thomas Fuchs (2007), 
Giovanni Stanghellini (2004), Matthew Ratcliffe (2023), Josef Parnas (2024), 
Lucrecia Rovaletti (2019), Valeria Bizzari (2023) y Helene Stephensen (2024) son 
muestra de aquello. En este contexto general, una de las preguntas que orienta la 
discusión fenomenológica en torno este asunto es aquella que dice relación con el 
estatuto ontológico de la psicopatología (Pereira y Zúñiga, 2022). Es decir, aquella 
reflexión filosófica que busca determinar los criterios para, por una parte, definir 
la experiencia psicopatológica y, por otra parte, pensar la siempre problemática 
distinción entre ella y la experiencia no psicopatológica. ¿Cuáles son los principios 
que nos permiten identificar la frontera entre ambos géneros de experiencia? ¿Existe 
tal frontera? Buscando resolver estos interrogantes, y con la intención de proponer 
una delimitación del concepto de psicopatología, el siguiente artículo tiene como 
objetivo principal elaborar una fenomenología de la experiencia de la extrañeza a 
partir de la filosofía de Maurice Merleau-Ponty. Para llevar a cabo esta empresa 
nuestra contribución dispone de tres momentos. 

En primer lugar, y a través de una revisión de algunas de las principales discusiones 
filosóficas que atraviesan las aproximaciones fenomenológicas a la psicopatología, 
buscaremos precisar cuál son los criterios normativos que aporta esta disciplina a 
la hora definir la psicopatología, a saber, la presencia o ausencia de libertad y el 
desvío o no que dicho acontecimiento supone con respecto a cierta arquitectura 
típica de la experiencia humana. En segundo lugar, y a partir de una lectura de 
Phénoménologie de la perception (1976) y L’institution, la passivité 1954- 1955 
(2015) de Merleau-Ponty, describiremos la afectividad y la institución como dos 
elementos que están a la base tanto del modo en que se constituye nuestro estilo 
de mundo, como de la ambigüedad a través de la cual el autor define la libertad 
humana en el marco de su antropología filosófica. Para finalizar, y mediante una 
interpretación de la doctrina merleau-pontiana, presentaremos un esbozo de una 
fenomenología de la experiencia de la extrañeza a través de la cual intentaremos 
poner en evidencia nuevos criterios para definir la psicopatología. Se espera 
mostrar al final de esta contribución que, a contrapelo de lo que establece gran 
parte de la literatura acerca de este tópico, el elemento distintivo para identificar 
este fenómeno no es la ausencia o no de libertad, ni tampoco la proximidad o 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

127 

distancia con respecto a cierta arquitectura típica de la experiencia humana, sino 
más bien la posibilidad o la imposibilidad de dar forma a un estilo de mundo que 
nos permita participar del espacio social. 2. El estudio fenomenológico acerca de la psicopatología 
En su artículo “Las pathologies de la liberté (ou la liberté de las pathologies): la 
ballade de Germain”, Jérôme Englebert (2021) sostiene que, en el desarrollo de las 
diversas aproximaciones fenomenológicas al estudio de la psicopatología a partir 
de la tercera década del siglo XX, encontramos dos debates fundamentales que nos 
permiten comprender cuál es el estatuto ontológico de la psicopatología desde una 
perspectiva fenomenológica. 

Por un lado, tenemos el debate entre el psiquiatra Henri Ey (1986) y el 
psicoanalista Jacques Lacan (1986) en torno a la existencia o no de libertad en el 
contexto de la experiencia psicopatológica. Mientras el primer autor sostiene que 
la psicopatología, y en particular la psicosis, despoja al ser humano de su libertad, 
el segundo declara que la experiencia psicótica es una de las tantas expresiones 
posibles de la libertad humana, razón por la cual, a su juicio, la ausencia o presencia 
de libertad no es el criterio más determinante a la hora de definir la psicopatología. 
En palabras de Englebert 

La première, celle d’Henri Ey, donne le primat (voire l’exclusivité) à 
la genèse biologique du trouble mental et propose de considérer la 
formule “pathologies de la liberté́” en tant que trouble ou rupture 
de l’exercice intime du libre arbitre et du vécu de liberté. La seconde, 
celle de Jacques Lacan, donne quant à elle le primat, et sans doute 
l’exclusive, à l’origine psychique du trouble, laissant suggérer une 
compréhension de la même formule comme une mise en scène, à 
nouveaux frais et selon des modalités inédites, d’un exercice 
différent de la liberté, indiquant toute la “potentialité́ libertaire” de 
la pathologie. (2021 p. 4) 

 

Por otro lado, tenemos el debate al interior de la fenomenología entre la 
psicopatología fenomenológica elaborada por Ludwig Binswanger (1973) y la 
fenomenología de la psicopatología desarrollada por Eugene Minkowski (2013). Vale 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

128 

decir, aquella discusión metodológica acerca del modo en que la fenomenología 
debe realizar el estudio de la psicopatología. Como sostiene Englebert, Binswanger 
dispone de la fenomenología con la intención de describir la psicopatología como 
un estado deficitario con respecto a cierta norma cuyo modelo está dado por la 
analítica existencial del Dasein presentada por Martin Heidegger en Ser y tiempo 
(2015), es decir, por cierta estructura típica a través de la cual los seres humanos nos 
abrimos al mundo (2021 p. 7). En contraposición con ello Minkowski, poniendo 
entre paréntesis todo modelo de referencia que sirva como criterio normativo para 
describir la psicopatología, prefiere seguir una vía a través de la que busca hacer 
fenómeno, es decir, poner en evidencia a partir de sí mismo, y no por contraste, el 
estilo mediante el que un ser humano singular se relaciona consigo mismo, los otros 
sujetos y las cosas. Como indica el comentarista para Minkowski “s’agit bien 
entendu de sa célèbre invitation à penser la psychopathologie comme une 
psychologie du pathologique, s’accompagnant d’un rejet assez net d’une 
pathologie du psychologique” (Englebert, 2021 p. 7). 

Si para Binswanger la pregunta central es: ¿en qué medida el estilo de mundo 
psicopatológico supone una desviación con respecto a cierta norma?, para 
Minkowski la inquietud fundamental es: ¿cómo rearticular un estilo de mundo 
cuya arquitectura supone malestar psíquico para cierto sujeto? Mientras 
Binswanger asume la existencia de cierta normalidad con respecto a la cual la 
psicopatología supondría una alteración, y por tanto se arroja la tarea de describirla 
fenomenológicamente, Minkowski orienta su indagación a hacer del sufrimiento 
psíquico, y no de la psicopatología, el centro de su consideración. Así, entre la 
psicopatología fenomenológica binswangeriana y la fenomenología de la 
psicopatología minkowskiana se juegan dos modos distintos de comprensión de 
dicha experiencia. 

Sin ánimos de resolver dicha discusión nos parece que la interpretación de ambos 
debates ofrecida por Englebert en su artículo antes mencionado (2021), a saber, 
que hay, por un lado, cierto aire de familia entre la postura de Ey y de Binswanger 
en lo que concierne a la ausencia de libertad y la alteración de la experiencia normal 
de mundo en la psicopatología, y, por otro lado, cierta proximidad entre la 
comprensión de Lacan y de Minkowski de la psicopatología como una expresión 
de la libertad humana, resulta bastante fecunda a la hora de delimitar el estatuto 
ontológico de este fenómeno. Nos parece que una revisión de ambas discusiones 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

129 

pone en relieve dos de los criterios fenomenológicos para definir la psicopatología. 
Primero, aquel que responde a la pregunta: ¿hay libertad en la experiencia 
psicopatológica o es que ella supone un menoscabo en la primera? (debate Lacan-
Ey). Segundo, aquel que responde a la cuestión de si acaso el fenómeno 
psicopatológico es un acontecimiento que debe ser pensado de modo puramente 
deficitario con respecto a cierta norma existente, o bien, debe ser entendido como 
un estilo de mundo que, si bien implica sufrimiento psíquico, merece ser descrito 
a partir de sus propias características (debate Binswanger-Minkowski). 

Consideramos que una posible clave de lectura para comprender ambos criterios 
de forma conjunta es la descripción fenomenológica de la experiencia de la 
psicopatología como una inquietante extrañeza1, término acuñado originalmente 
por Sigmund Freud (Umheimlichkeit) para definir estos eventos psíquicos como 
una pérdida de la familiaridad que caracteriza nuestra relación con el mundo, los 
otros y nosotros mismos (2001). Nos parece que pensar el fenómeno 
psicopatológico bajo la dinámica de la extrañeza permite entender cómo dicha 
experiencia inusual nos despoja o no de nuestra libertad (I), al tiempo que abre la 
puerta para dejar de manifiesto los distintos aspectos involucrados en nuestra 
definición de lo psicopatológico como una experiencia normal o anormal (II). De 
este modo, y siguiendo el trabajo de autores como Lucrecia Rovaletti (1996), 
proponemos pensar la extrañeza como el elemento que nos permitirá repensar estos 
dos criterios que, a juicio de Englebert, son centrales a la hora de definir la 
psicopatología desde un punto de vista fenomenológico. En lo que sigue 
problematizaremos ambos criterios normativos en clave experiencia de la extrañeza 
a partir de una exégesis de la filosofía de Merleau-Ponty (1976, 2015). Ahora bien, 
y antes de realizar dicha operación es necesario esclarecer dos cosas. Primero, 
definir qué es la fenomenología. Y, segundo, precisar cómo debemos entender el 
concepto de normalidad al interior de esta tradición filosófica. 

 
1 En este texto preferimos traducir Umheimlichkeit como inquietante extrañeza y 

no como inquietante extranjeridad ya que nos parece que el primer neologismo 
resulta más preciso a la hora de describir aquella experiencia anómala que está 
en el origen de toda psicopatología. 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

130 

2.1 La fenomenología como ciencia descriptiva 
Desde sus inicios a fines del siglo XIX la fenomenología surge de la mano de 
Edmund Husserl como una tradición filosófica que busca describir la arquitectura 
de la experiencia humana, es decir, las distintas estructuras que configuran nuestro 
estilo de mundo (2013 p. 80). A diferencia de perspectivas como la psicología 
naturalista de la época y las ciencias del espíritu descritas por Wilhem Dilthey 
(1944), la fenomenología es una ciencia rigurosa que tematiza, desde un punto de 
vista trascendental, el modo en que los seres humanos hacemos experiencia del 
mundo (Husserl, 2014b). En otras palabras, la fenomenología concentra su interés 
en describir estructuras que, no pudiendo explicarse ni en el vocabulario orgánico-
mecanicista de la psicología naturalista, pero tampoco a partir del contexto 
histórico como enfatizan las ciencias del espíritu, -como, por ejemplo, las leyes que 
configuran nuestra experiencia imaginativa (Husserl, 2002)-, están a la base de la 
manera en que el mundo, los otros sujetos y nuestra propia vida aparece ante 
nosotros. Estas estructuras, “son previas a toda distinción entre yo y mundo, 
entendidos en sentido objetivo. Son modos de significación con los que algo se me 
presenta, anterior a toda distinción sujeto-objeto (Rovaletti, 2016 p. 52). Como 
afirma Thomas Fuchs (2007), el saber fenomenológico centra su consideración en 
la descripción de los distintos componentes que estructuran la arquitectura de 
nuestras vivencias, a saber, la temporalidad, la espacialidad, la afectividad, la 
corporalidad y la intersubjetividad, asunto que, como veremos posteriormente, 
resulta de gran importancia al momento de definir la experiencia psicopatológica. 
Habiendo precisado qué es la fenomenología resta ahora esclarecer qué criterios 
aporta esta perspectiva a la hora de definir qué es la normalidad. ¿Es que, desde un 
punto de vista fenomenológico, es lo mismo hablar de una experiencia anormal 
que de una experiencia del orden de la extrañeza? ¿Qué aproximaciones 
metodológicas nos ofrece esta tradición filosófica a la hora de tematizar el concepto 
de normalidad? 2.2 Fenomenología estática y fenomenología genética 
Si la fenomenología elaborada por Husserl en las últimas décadas del siglo XIX 
emerge con la intención de describir la arquitectura de la experiencia humana, vale 
decir, las estructuras que configuran nuestro estilo de mundo, dicha consideración 
estática, en cuanto carente de extensión temporal, viene a ser complementada por 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

131 

una aproximación genética mediante la cual se pone en evidencia el modo concreto 
en que dicho estilo toma forma a lo largo de trayectoria vital de un individuo 
singular (Osswald 2016, p. 24). Mientras la perspectiva estática propia de obras 
tales como las Lecciones para una fenomenología de la conciencia interna del tiempo 
(2002), el primer volumen de Ideas para una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica (2013a) y las lecciones Chose et espace (1993) tiene como objetivo 
poner en relieve las estructuras trascendentales de nuestras vivencias, la óptica 
genética que anima textos como el segundo volumen de Ideas (2014), Experiencia 
y juicio (1980) y De la synthèse passive (1998), tiene por vocación mostrar cómo 
dichas estructuras estáticas dan forma a un estilo de mundo singular a lo largo de 
la vida de un sujeto particular. 

Si el concepto clave de la aproximación estática es el sujeto trascendental, en cuanto 
este nombra la arquitectura típica de la experiencia humana y no un individuo 
particular, la categoría central de la aproximación genética es la noción de mónada 
o persona, es decir, aquel sujeto concreto y singular cuyo estilo de mundo se 
desarrolla a lo largo de su biografía (Husserl 2013 p.81, 2014 p. 219). Si, desde el 
punto de vista estático, lo que interesa es describir, por ejemplo, el modo en que 
se estructura la temporalidad humana, bajo una mirada genética lo central es 
esclarecer cómo en el marco del devenir temporal de un sujeto singular emergen 
distintos hábitos y aprendizajes que están a la base de la familiaridad y el estilo a 
través del que el mundo aparece para dicho individuo (Husserl 1980, 1998). De 
esta manera, el surgimiento de la fenomenología genética, en lugar de ser 
comprendido como el reemplazo de la fenomenología estática, debe ser entendido 
como una perspectiva complementaria que viene a enriquecer el conocimiento que 
nos ofrece aquella tomando como punto de partida la descripción de la 
arquitectura de la experiencia humana que dicha perspectiva pone en evidencia. 
En otros términos, para pensar la génesis de asuntos tales como nuestros hábitos 
motrices es menester disponer de cierto conocimiento acerca del modo general, esto 
es, de la estructura estática, mediante la cual opera nuestra corporalidad. Así, nos 
parece que solo en la intersección entre ambas perspectivas de trabajo resulta 
posible esclarecer aquello que la fenomenología entiende por normalidad. 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

132 

2.3 Normalidad, anormalidad y extrañeza en sentido fe-nomenológico 
En su artículo “Situating normality” (2021), y a partir de una lectura de las filosofías 
de Husserl (1980) y Maurice Merleau-Ponty (1976), Maren Wehrle sostiene que, 
desde un punto de vista fenomenológico, solo es posible describir la normalidad 
bajo una perspectiva genética, es decir, centrando nuestra atención en el modo en 
que se desarrolla a través del tiempo nuestro curso de experiencia. Así, y siguiendo 
lo propuesto por el fundador de la fenomenología en Sur l’intersubjectivité (2011), 
la comentarista establece que los criterios para definir la normalidad son la 
concordancia y la optimalidad (optimalität)2. Es decir, por una parte, la coherencia 
entre los contenidos que nos ofrece nuestra experiencia actual con respecto a las 
pasadas, - la concordancia- y, por otra parte, el sentido de eficacia –la optimalidad- 
en virtud del cual una serie de destrezas, saberes y aprendizajes aparecen 
permanentemente disponibles para nuestra voluntad, para aquello que Husserl 
(2014a) y Merleau-Ponty (1976) denominan yo puedo. Mientras el primer criterio 
nos ofrece herramientas para distinguir, por ejemplo, la experiencia perceptiva de 
la alucinatoria, el segundo nos aporta elementos para describir acontecimientos 
que modifican de forma significativa nuestra relación con el mundo. Por ejemplo, 
la experiencia de la enfermedad (Carel, 2016). En palabras de la autora 

Normality is at the heart of what Husserl, followed then by Merleau-
Ponty, terms a genetic phenomenology (...) Only within such a 
genetic framework the question can arise over why and how an 
experience is felt as concordant or optimal with respect to the 
experiencing individual and its concrete inter-sensory position in the 
world. Normality, as concordant and optimal experience, is 
therefore the felt quality or expression of an underlying normativity 
that is operative. (2021 pp. 108-109) 

Los criterios de concordancia y optimalidad dan forma a cierto estilo de 
experiencia que, producto de su habitualidad y la familiaridad con que hace 
que el mundo aparezca ante nosotros, consideramos normal. Dado el carácter 

 
2 Decidimos traducir el término alemán Optimalität por optimalidad y no 

optimidad ya que, a nuestro juicio, el concepto empleado por Husserl remite a 
un carácter estructurante de la experiencia, y no solo a una cualidad contingente 
de las cosas, tal y cómo podría a darlo a entender la noción de optimidad 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

133 

temporal de ambos principios en cuanto denominadores de un curso de experiencia, 
esto es, de una vida en constante devenir, es importante señalar que tanto la 
concordancia como la optimalidad deben ser pensadas dinámicamente, es decir, 
como elementos articuladores de un estilo de mundo que no es rígido, sino que está 
en constante hacerse. Mientras nuevas vivencias pueden corregir y confirmar, por 
ejemplo, la concordancia de nuestra experiencia perceptiva, nuevos aprendizajes 
vienen a enriquecer aquel sentido de eficacia que está a la base de la optimalidad. 
Como veremos posteriormente, la imposibilidad de rearmar dicho estilo de 
mundo originalmente dinámico de una manera que nos permita participar del 
espacio común es uno de los criterios distintivos de la experiencia psicopatológica. 
Si la normalidad es entendida de esta manera al interior de la tradición 
fenomenológica, ¿cómo definir afirmativamente las nociones de anormalidad y 
extrañeza? 

Si la normalidad está definida por la concordancia y la optimalidad de nuestro 
curso vital, la anormalidad debe ser comprendida como una experiencia del orden 
de lo inusual. Vale decir, como un acontecimiento que nos sorprende (Depraz, 
2024) por dos razones posibles. Por un lado, en la medida que desarticula la 
coherencia de nuestra vida haciendo que las cosas y los sujetos aparezcan bajo un 
nuevo aspecto. Por ejemplo, mediante características que resultan incompatibles 
con las ya conocidas. Por otro lado, dado que desafía el alcance de los poderes de 
nuestra voluntad, esto es, la optimalidad asociada a nuestro yo puedo. Ahora bien, 
aunque un acontecimiento anormal pueda resultar, en un primer momento, una 
experiencia sorprendente, lo anterior no implica necesariamente que dicho evento 
venga a desarmar la normalidad ya existente. En otros términos, la anormalidad en 
cuanto vivencia de lo inusual es definida fenomenológicamente por su contraste 
con respecto a la experiencia normal y no por un poder desarticulador de nuestro 
estilo de mundo, característica que, a nuestro juicio, está reservada para aquello 
que siguiendo a Rovaletti (1996) y Freud (2001) denominamos experiencia de la 
inquietante extrañeza, o lisa y llanamente experiencia anómala, conceptos que en 
el marco de esta consideración tomaremos como sinónimos. Como sostiene la 
filósofa argentina. 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

134 

Las conductas desviadas, aunque parezcan absurdas e irracionales 
son la única salida posible para el individuo frente a una situación 
familiar o social insoportable (...) entonces, la enfermedad mental 
deviene un refugio, una tentativa de escapar a una realidad 
demasiado dolorosa, agresiva o contradictoria que lleva al sujeto a 
retirarse a un universo impermeable a las contingencias exteriores, 
donde trata de protegerse de los otros, de la sociedad, del mundo. 
(1996 p. 126) 

De esta manera, y como bien nos sugiere su origen etimológico, mientras la noción 
de anormalidad supone un desvío en relación con cierta norma de carácter 
matemático-estadístico, es decir, con respecto a cierto estándar, la experiencia 
anómala o de la extrañeza da cuenta de cierta vivencia cuya proliferación supone 
necesariamente dos elementos (Corominas 1987, p. 416). Por una parte, la 
desarticulación de la normalidad existente previamente. Por otra parte, la 
imposibilidad de poder rearmar dicha normalidad, hecho que, a su vez, exige que 
quien padece la experiencia de la extrañeza, luego de verse paralizado por un evento 
anómalo que lo despoja de la familiaridad a través de la cual le aparece el mundo, 
dé forma a una nueva manera de relacionarse con las cosas, es decir, a un nuevo 
estilo. ¿Cómo se vive la experiencia anómala? ¿Es que su irrupción supone la 
disrupción de un sentido de normalidad del que éramos plenamente conscientes? 2.4 Normalidad operativa y extrañeza 

Volviendo una vez más al artículo de Wehrle (2021), nos parece que otra de las 
contribuciones de su propuesta es la presentación de la distinción entre dos 
sentidos de normalidad, a saber, la normalidad operativa y la normalidad 
representada. Esta clasificación es elaborada, a su vez, a partir de la diferencia que 
tanto Husserl (2013a, 2014) como Merleau-Ponty (1976) realizan acerca de dos 
modos en que los seres humanos nos relacionamos con el mundo, estos son, la 
intencionalidad operante cuyo soporte es el cuerpo y la intencionalidad temática 
asociada a nuestra vida de conciencia. ¿En qué consiste esta diferencia? 

Como podemos leer en el primer volumen de Ideas (2013a), si bien la reflexión, es 
decir la capacidad de prestar atención explícitamente al curso de nuestra vida, es 
una de las características que configuran la arquitectura de nuestras vivencias, lo 
anterior no implica que el alcance de nuestra experiencia se reduzca a nuestra vida 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

135 

atenta, consciente y reflexiva (p. 156 y p. 250). Antes bien, y en paralelo a dicha 
vida de conciencia, encontramos cierta vida pre-reflexiva que, tal como sostiene 
Merleau-Ponty en “Le philosophe et son ombre” (2021), la acompaña como su 
sombra. Al tiempo que nos relacionamos temáticamente con las cosas, habitamos 
cierto registro pre-reflexivo que nombra el curso de nuestra experiencia del que no 
somos conscientes en la medida que excede el alcance de nuestra capacidad 
atencional (Merleau-Ponty 2001, Werhle 2019, Zahavi 2003). Así, por ejemplo, 
mientras leemos atentamente un libro y nos damos cuenta de aquello, hay otra serie 
de cosas que suceden, y que efectivamente experimentamos, aunque no nos demos 
cuenta. Por ejemplo, el modo en que estamos dispuestos afectivamente en ese 
momento. ¿Cómo se vincula esto con la distinción entre normalidad operativa y 
representada propuesta por Werhle? ¿Cuál de ellas nos permite comprender la 
experiencia de la extrañeza? Si la extrañeza consiste en una experiencia anómala en 
la que, siendo sorprendidos3 por un evento perturbador, somos testigos de cómo 
nuestro estilo de mundo normal se desarticula, precisamente lo que deja en 
evidencia esta vivencia de la que somos conscientes, es decir, que experimentamos 
a un nivel temático y reflexivo, es la existencia de cierta normalidad operativa de la 
que solo nos volvemos conscientes una vez que la perdemos. La experiencia de la 
extrañeza resulta paralizante en la medida que pone en relieve, aunque de forma 
negativa, esto es, a partir de su desdibujamiento, cierta normalidad operativa con 
la que hasta ese entonces contábamos incluso sin darnos cuenta de su existencia. 
Mientras las pautas sociales y los códigos legales forman parte de cierta normalidad 
representada que regula nuestra vida en comunidad, y de la que somos 
explícitamente conscientes, la normalidad operativa nombre cierto fenómeno, en 
este caso la concordancia y optimalidad de nuestro estilo de mundo, que solo 
deviene visible una vez que su continuidad se ve amenazada. Por ejemplo, en el 
contexto de la experiencia de la enfermedad. Si habitualmente nuestro cuerpo es 
algo con lo que simplemente contamos debido a su inmediata disponibilidad, una 
vez que nos enfermamos descubrimos los distintos poderes y destrezas que aquel 
nos ofrece normalmente producto de su pérdida (Gadamer, 1996). Solo cuando 
acontece una perturbación en nuestro curso vital, por ejemplo, en el contexto de la 
experiencia de la extrañeza, nos volvemos conscientes de cómo este funciona 
habitualmente, es decir, se hace fenómeno su normalidad operativa. Como 

 
3 Para profundizar en el estudio de la relación entre las nociones de atención y 

sorpresa se recomienda revisar el trabajo de Natalie Depraz (2024). 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

136 

veremos posteriormente este tipo de normalidad aporta criterios significativos para 
definir la experiencia psicopatológica. 

Habiendo esclarecido qué es la fenomenología y cómo se define la normalidad al 
interior de esta tradición de pensamiento, resta ahora problematizar los criterios a 
través de los cuales esta corriente filosófica ha definido históricamente la 
psicopatología, a saber, la ausencia o no de libertad (I) y el carácter deficitario o no 
de este fenómeno (II). Para realizar esto a continuación presentaremos una 
descripción de la experiencia de la extrañeza a partir de la filosofía de Merleau-
Ponty. 3. Cuerpo, libertad y mundo social en la fenomenología de Merleau- Ponty 
Como lo documenta su proyecto de trabajo de 1934, el pensamiento de Merleau-
Ponty nace con el objetivo de describir la percepción, es decir, aquel vínculo pre-
temático, operante y corporal con el mundo que a lo largo del desarrollo de la 
filosofía occidental ha sido considerado un tema menor debido a su énfasis en la 
razón como el elemento central que define la condición humana (Bimbenet 2004, 
Saint-Aubert 2005). En un contexto histórico en el que la discusión filosófica 
francesa está marcada por la presencia de propuestas intelectualistas, como, por 
ejemplo, aquella elaborada por León Brunschwig a partir de su lectura de 
Immanuel Kant, el pensamiento de Merleau-Ponty realiza una habilitación del 
cuerpo y del conjunto de nuestra vida pre-reflexiva como un asunto que posee 
dignidad filosófica. En palabras de Emmanuel de Saint-Aubert, la propuesta 
merleau-pontiana mienta un proyecto filosófico cuya unidad está dada por la 
intención filosófica de pensar, en continuidad con autores como Gabriel Marcel y 
Emmanuel Mounier, el misterio de la encarnación humana (2005 p. 18). Es decir, 
la enigmática relación vivida –y no pensada- entre el alma y el cuerpo descrita por 
René Descartes en la quinta de sus Méditations métaphysiques (2011). Solo en este 
cuadro general resulta posible comprender el interés que la tradición 
fenomenológica despierta en el autor. 

Si bien el primer contacto que Merleau-Ponty tiene con la fenomenología se 
remonta a su lectura crítica de la obra de Max Scheler, y en particular de L’homme 
du ressentiment en 1933 (2022), la primera exégesis interpretativa que el autor 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

137 

realiza de la propuesta fenomenológica elaborada inicialmente por Edmund 
Husserl tiene lugar en los primeros años de la década posterior a partir de su visita 
a los archivos Husserl de Lovain. Como sostiene Herman Van Breda, fundador de 
dichos archivos, en su artículo “Maurice Merleau-Ponty et les archives Husserl a 
Lovain” (1962), en el marco de los años que preceden a la redacción de 
Phénoménologie de la perception (1976), Merleau-Ponty, aún a la búsqueda de las 
categorías conceptuales necesarias para realizar su propio proyecto filosófico, visita 
aquellos archivos con la intención de leer textos inéditos de Husserl y su alumno 
Eugen Fink. 

Como lo documenta el registro de Van Breda, cuatro fueron las obras que 
marcaron la lectura de Merleau-Ponty, a saber, su revisión del segundo volumen de 
Ideas (2014a), La crisis de las ciencias europeas (2008) y La tierra no se mueve (2006) 
-todas ellas escritas por el fundador de la fenomenología-, y la Sixième Méditation 
cartésienne (1993) de Fink. Esta visita, lejos de representar un acontecimiento 
solamente anecdótico, mienta un hito de gran relevancia ya que gran parte de las 
ideas filosóficas desarrolladas en Phénoménologie de la perception y “Le philosophe 
et son ombre” (2001), tienen como antecedente la lectura crítica de dichos 
manuscritos consultados. En concreto, hay tres tesis filosóficas propuestas por 
Husserl –y comentadas por Fink- que resultan indispensables para comprender la 
fenomenología merleau- pontiana. En primer lugar, la distinción entre una 
intencionalidad temática o reflexiva que irradia desde la conciencia y una 
intencionalidad operante cuyo soporte es nuestra vida corporal 

-asunto que abordamos anteriormente-. En segundo lugar, la descripción del 
mundo como el horizonte al interior del cual tienen lugar todas nuestras vivencias. 
En tercer lugar, y punto de unión entre el primer y el segundo postulado, la 
caracterización del cuerpo en su sentido fenomenológico -aquello que siguiendo a 
de Saint-Aubert denominamos cuerpo fenomenal4- como el medio a través del que 
los seres humanos nos vinculamos operativamente con el mundo, siendo este modo 
de relación con las cosas aquello que el filósofo denomina percepción. ¿Cuáles son 

 
4 Para remitir a la descripción merleau-pontiana de la corporalidad referimos el 

uso del concepto de cuerpo fenomenal utilizado por Emmanuel de Saint-Aubert 
(2005) con el objetivo de evitar la posible confusión a la que conduciría el uso 
de la noción de cuerpo propio común tanto al autor (1976) como a Husserl 
(2014a). 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

138 

los rasgos distintivos de aquel cuerpo fenomenal que está a la base de nuestro 
vínculo perceptivo con el mundo? 3.1 Cuerpo fenomenal, percepción y libertad 
La fenomenología de Husserl, y en particular la lectura de las obras antes 
mencionadas (2006, 2008, 2014a), mienta parte importante del marco teórico a 
través del que Merleau-Ponty estudia la percepción. Ahora bien, es importante 
subrayar que la descripción que ambos filósofos ofrecen acerca de este asunto 
difiere en aspectos fundamentales (Barbaras 1998, García 2022). Para Husserl el 
cuerpo humano es un tipo de ser particular, que al tiempo que, posee la cualidad de 
la extensión, es decir, está situado en el espacio geométrico –dimensión que el autor 
nombra mediante la noción de cuerpo objeto (Körper)-, es simultáneamente un 
cuerpo vivo (Leib) y propio que posee la capacidad de actuar y moverse 
espontáneamente en el mundo a partir de las distintas sensaciones y estados 
afectivos que experimenta en el marco de su interacción con las cosas (Husserl, 
2014a p. 187). En otras palabras, para el fundador de la fenomenología nuestro 
cuerpo es un objeto sui generis, pues al tiempo que está situado en medio de las 
cosas inertes, posee la capacidad de intervenir en el mundo mediante los poderes 
asociados a nuestra voluntad. En contraposición con este análisis, el punto de 
partida de la descripción merleau- pontiana es la tesis filosófica que establece que 
el cuerpo humano debe ser pensado fuera de la esfera de la objetualidad. Es decir, 
ya no como un objeto particular, en cuanto poseedor de una doble dimensión, 
sino derechamente como un no objeto (García, 2022 p. 162). 

Como podemos leer en el prólogo de Phénoménologie de la perception el cuerpo, en 
su sentido fenomenológico, es aquella estructura de la experiencia que nos da un 
mundo. Él es el medio por mor del que dicho horizonte nos aparece como un 
campo posibilidades prácticas disponibles para nuestra acción y decisión (1976, p. 
365). En sintonía con lo planteado previamente por la psicología de la Gestalt, y a 
contrapelo de lo propuesto por Husserl, Merleau-Ponty sostiene que la motricidad 
es uno de los aspectos que define al cuerpo fenomenal y no una propiedad asociada 
a un yo puedo espiritual, a una conciencia, que dispondría libremente de aquel 
(García 2022, p. 162). En otras palabras, aunque ya en Husserl encontramos cierta 
descripción del cuerpo bajo el principio de la motricidad, la especificidad del 
análisis merleau-pontiano reside en el hecho que el autor sitúa derechamente en el 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

139 

cuerpo, y no la conciencia, el centro de nuestra vida volitiva. Como insiste el 
filósofo en la obra antes citada, el cuerpo, y no la conciencia, es el sujeto de la 
percepción (1976 p. 239, p. 260). Es decir, el medio que, en tanto soporte de toda 
motricidad, nos permite deformar coherentemente el mundo mediante nuestras 
acciones y decisiones (Merleau-Ponty, 1996 p. 218). Por ejemplo, a través de 
prácticas como el deporte en las que distintos objetos del mundo –los implementos 
utilizados- devienen parte integrante de nuestro cuerpo en cuanto son organizadas 
en virtud del objetivo que motiva nuestros movimientos. 

Esta capacidad de agencia que nos permite deformar corporalmente el mundo, es 
decir, hacer aparecer algo nuevo que no existía hasta ese entonces, es aquello que 
Merleau-Ponty, en coherencia con la filosofía existencial de la época, denomina 
libertad (Saint-Aubert, 2004). La libertad consiste para el autor en aquel poder de 
rearticular el mundo, su estilo, y con ello nuestra relación perceptiva con él, a través 
de los movimientos que nos ofrece el cuerpo fenomenal. ¿Cómo es posible aquella 
deformación coherente por medio de la que el cuerpo reorganiza el estilo del 
mundo? ¿Cuál es el alcance de la definición de libertad propuesta por Merleau-
Ponty? Para resolver ambos interrogantes es necesario hacer referencia a la estrecha 
relación existente, a juicio del filósofo, entre las nociones de cuerpo, percepción, 
libertad y situación. 3.2 El problema antropológico en la filosofía de Merleau-Ponty 
Como sostiene Étienne Bimbenet en Nature et humanité (2004), una de las 
grandes contribuciones del pensamiento merleau-pontiano es aportar herramientas 
para superar algunos de los problemas teóricos derivados del desarrollo de la 
propuesta cartesiana presentada en Méditations métaphysiques. Uno de los asuntos 
que concentra la atención de Bimbenet es aquel que dice relación con lo que el 
comentarista denomina problema antropológico, vale decir, las dos definiciones del 
ser humano que se desprenden de la lectura de la filosofía cartesiana, y en particular 
de la descripción de la relación entre el alma y el cuerpo tematizada en la quinta 
meditación (2004 p. 14). 

Como señala Bimbenet, de la distinción cartesiana entre el alma espiritual y el 
cuerpo material se desprenden dos antropologías. Por un lado, aquella que insiste 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

140 

en la absoluta libertad y autodeterminación del ser humano en cuanto realidad 
espiritual. Por otro lado, aquella que propone una comprensión del ser humano 
como un cuerpo material absolutamente determinado por las leyes de la naturaleza 
orgánica. En palabras del comentarista 

En ceci on peut dire que Merleau-Ponty s’inscrit dans le droit l de 
l’héritage cartésien : c’est bien l’union de l’âme et du corps, 
délibérément reconnue comme mystère, qui dénit l’homme; 
simplement ce mystère est radicalisé, élevé à la hauteur d’un 
mystère spéculatif, c’est-à-dire d’une véritable antinomie qui voit 
s’aronter deux points de vue irréconciliables sur l’être : d’un côté le 
point de vue intérieur ou idéaliste de la réflexion philosophique, de 
l’autre le point de vue extérieur ou réaliste de la science. (2004 pp. 
10-11) 

¿Qué alternativa ofrece Merleau-Ponty ante esta diplopía antropológica? ¿Es posible 
pensar la libertad humana más allá de la dicotomía entre la omnipotencia y el 
determinismo radical? Es en este punto que la descripción del cuerpo fenomenal 
anuncia algunos de sus rendimientos filosóficos. 3.3 Cuerpo, libertad y situación 
Previamente establecimos con Merleau-Ponty que el cuerpo es el medio que nos 
permite deformar coherente el mundo mediante nuestros movimientos, es decir, 
ponerlo en circulación de nuevas maneras. Posteriormente, a dicha capacidad 
deformadora la denominamos libertad en coherencia con lo propuesto por el autor 
en Phénoménologie de la perception. Con la intención de mostrar el aporte de la 
filosofía merleau-pontiana a la hora de resolver el problema antropológico, a 
continuación, delimitaremos el alcance del concepto de libertad propuesto por el 
autor con el objetivo de dejar en evidencia cómo la libertad, bajo el sentido que él 
le otorga, se encuentra a medio camino entre las posturas que, herederas de la 
filosofía cartesiana, sugieren pensar al ser humano mediante una lógica de la total 
autonomía, o bien, la determinación absoluta. Para este efecto nos parece que el 
concepto de situación desarrollado por el autor resulta fundamental. ¿Cuál es el 
significado que el filósofo otorga a esta noción? 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

141 

Si la percepción es el vínculo pre-reflexivo con las cosas que nos permite deformar 
el mundo coherentemente, es decir, hacer ejercicio de nuestra libertad, para evitar 
cualquier comprensión de ella bajo la lógica de un poder ilimitado es importante 
describir la génesis de dicho vínculo a partir de aquello que Merleau-Ponty 
denomina situación. Como establece el autor hacia el final de Phénoménologie de 
la perception, nuestra vida perceptiva debe ser entendida como una deformación 
realizada sobre un fondo anónimo ya existente (1976, p. 512). Para el filósofo la 
libertad perceptiva es la expresión de cierta vida personal y cierta agencia singular 
que solo resulta posible por la existencia de cierto campo que ella viene a reorganizar. 
En otras palabras, deformar para Merleau-Ponty no significa crear ex nihilo, ni 
tampoco entender la libertad como un poder de iniciar algo desde cero. Antes bien, 
lo que nos sugiere el autor es comprender la percepción bajo el principio de la 
reanudación (reprise) de algo que, no solo estaba ahí antes de hacer uso de nuestra 
libertad, sino que además se posiciona como su condición de posibilidad (2022 p. 
478). ¿Cómo entender este anonimato al que remite el filósofo? 

A diferencia de lo realizado por fenomenólogos como Emmanuel Levinas, 
Merleau- Ponty, en lugar de entender el fondo anónimo en el que se desarrolla la 
percepción como algo impersonal, propone una comprensión de dicho ámbito 
bajo la lógica de lo pre-personal (Sebbah, 2001 p. 181). Así, mientras la primera 
noción sugiere entender el anonimato como una vivencia despersonalizante que 
despoja al ser humano de su libertad y que es experimentada horrorosamente -por 
ejemplo, en el marco de eventos traumáticos-, el segundo concepto nombra una 
comprensión de lo anónimo desde el punto de vista estructural, es decir, busca 
poner en evidencia cómo el mundo que deformamos perceptivamente resiste a 
nuestros poderes y a toda iniciativa personal por un doble motivo. Por una parte, 
en la medida que ya al interior de nuestro contacto perceptivo con las cosas hay, 
como vimos en el primer apartado, mucho que excede a nuestra capacidad 
atencional y de lo que, por tanto, no nos damos cuenta a pesar de que influye 
significativamente en el modo en que nos aparece el mundo. Por ejemplo, nuestros 
estados afectivos (Ayouch, 2017 p. 187). Por otra parte, pues ese mundo cuyo 
estilo deformamos mediante nuestros libres movimientos ya está prefigurado, no 
solo por aquella vida operativa de la que no somos conscientes, sino también por 
aquella configuración social que lo nutre de una serie de significados culturales 
(1976 p. 398 y ss.). Como, por ejemplo, aquellos que establecen los criterios para 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

142 

distinguir los comportamientos socialmente aceptados, con respecto a aquellos que 
no lo son. 

De esta manera, cuando Merleau-Ponty establece que la libertad humana se ejerce 
sobre un fondo anónimo lo que está declarando es que, ya antes de arrojarnos 
conscientemente a la tarea de deformar el mundo, por ejemplo, en el contexto de 
prácticas artísticas como la pintura, dicho horizonte está prefigurado de cierta 
manera (Merleau-Ponty, 1996). Esta prefiguración, a su vez, no solo es pre-
personal pues antecede a nuestra vida de conciencia –por ejemplo, en el caso de 
nuestras experiencias afectivas-, sino que, además, en la medida que ella está 
sedimentada, esto es, codificada culturalmente, incluso antes de nuestro 
nacimiento. En palabras de Merleau-Ponty, “il y a un moment où le sens qui se 
dessinait dans l’on et qui n’était qu’un possible inconsistant menacé par la 
contingence de l’histoire est reprise par un individu” (1976 p. 514). La potencia de 
mundo que nos ofrece el cuerpo fenomenal no debe ser entendida como la 
expresión de una libertad ilimitada, sino como ejercicio que se realiza en un ámbito 
anónimo que ya está estructurado de cierto modo. Ante la tendencia a pensar el 
problema antropológico bajo los términos de una autonomía absoluta o un 
determinismo total, Merleau- Ponty nos invita a pensar la libertad humana a partir 
del sistema que ella forma con aquel campo pre-personal en el que ella se inscribe 
y que viene a deformar, a saber, la situación. 

Así, y a propósito de uno de los criterios fenomenológicos descritos en el primer 
apartado a la hora de definir la psicopatología, este es, la ausencia o no de libertad 
en el marco de esta experiencia, la filosofía merleau-pontiana nos mueve a evaluar 
la pertinencia de dicho principio, al menos, bajo aquella formulación. Si la libertad 
no puede ser pensada sin la situación, pareciera ser que su ausencia o disminución 
en el contexto de vivencias como la depresión o la esquizofrenia no es un criterio 
suficiente para diagnosticar la presencia de una psicopatología. Dado que la 
libertad humana se ejerce siempre sobre un fondo adverso que resiste a sus poderes: 
¿cómo podemos fijar la frontera entre la experiencia psicopatológica y la no 
psicopatológica? ¿Qué ocurre con el segundo criterio tematizado en la primera 
sección, a saber, el intento fenomenológico por describir cierta arquitectura típica 
de la experiencia humana con respecto a la cual la psicopatología sería un desvío? 
Para resolver este segundo interrogante es menester complementar nuestro análisis 
mediante una descripción del concepto merleau-pontiano de institución. 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

143 

3.4 Vida pre-reflexiva e institución 
Si para Merleau-Ponty la libertad humana no puede ser pensada sin la situación, 
y ella mienta aquel fondo pre-reflexivo y pre-personal que configura el modo a 
través del cual nos aparece el mundo, entonces es necesario esclarecer cómo la 
situación prefigura el aspecto a través del cual nos aparece dicho horizonte. Para 
este efecto, centraremos nuestra atención en la noción de institución elaborada por 
Merleau-Ponty en su curso L’institution, la passivité 1954-1955 (2015). 

Como afirma Claude Lefort en el prefacio a esta obra, el concepto merleau-
pontiano de institución nombra dos fenómenos cuya significación debe ser 
entendida como aspectos que, a pesar de estar en tensión entre sí, definen una 
misma realidad (2015 p. 7), a saber, nuestro vínculo perceptivo con el mundo. Por 
una parte, la institución debe ser comprendida como un estado de cosas ya 
existente y con el que simplemente debemos contar. Por otra parte, la institución 
debe ser entendida como un acto de reanudación que abre la posibilidad de 
modificar, es decir, articular aquel estado de cosas dando vida a otro. Si nuestra 
tematización acerca del poder deformador que nos ofrece la corporalidad nombra 
este segundo aspecto de la institución, nuestra descripción acerca de aquel fondo 
anónimo y pre-personal en el que consiste la situación recoge en gran medida la 
primera acepción de este concepto. A modo de resumen, sostenemos que mediante 
la noción de institución Merleau-Ponty da cuenta de la forma en que nuestra 
libertad está condicionada por cierto fondo, en este caso la situación, que le ofrece 
los materiales a través de los que ella deforma el mundo. ¿Cuáles son estos recursos 
que la situación nos pone delante al momento de reorganizar el mundo? La 
respuesta a ambos interrogantes va de la mano de la noción de institución. En 
efecto, la institución nos permite nombrar tanto aquel fondo afectivo, como aquel 
fondo social –ambos descritos en nuestro segundo apartado- que prefiguran 
nuestra vida perceptiva. ¿En qué consiste la diferencia entre ambos modos de 
institución? 3.5 La institución de los sentimientos 
Si la noción de institución da cuenta tanto del poder deformador de mundo que 
posee el ser humano como de la manera en que dicho fondo condiciona su 
libertad, la afectividad mienta indudablemente una forma de institución. Como 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

144 

sostuvimos en el primer apartado, en paralelo a nuestra vida de consciencia, existe 
cierto ámbito pre-reflexivo y pre-temático al interior del cual ya nos vinculamos 
con las cosas antes de darnos cuenta. Dicha relación inconsciente, en cuanto excede 
nuestra capacidad atencional, es decir, en tanto mienta un no saber, es aquello que, 
como estudiamos previamente, el autor denomina en sintonía con Husserl 
(2014a) y Fink (1993) intencionalidad operante. Esta es, un vínculo con el mundo 
cuyo soporte es el cuerpo fenomenal. Así, nuestra vida perceptiva que acontece al 
nivel de la intencionalidad temática y reflexiva es solo un aspecto de aquel contacto 
originario con las cosas que el filósofo nombra percepción. 

Tal como mostramos en la sección anterior, al nivel de esta vida pre-reflexiva e 
inconsciente se prefigura el modo a través del cual aparece aquel mundo que 
deformamos mediante nuestros movimientos. En otros términos, todo vínculo 
perceptivo explícito, personal y consciente, como, por ejemplo, aquel que está en 
juego en el momento en que un artista produce su obra, no es sino una 
reanudación de aquel fondo anónimo que teje a nuestras espaldas el aspecto a 
través del cual se nos presenta el mundo (1976 p. 517). Como afirmamos 
previamente, el ejercicio de la libertad humana solo resulta posible a través del uso 
de los distintos materiales y recursos que la situación, es decir aquel campo pre-
personal al interior del cual estamos inmersos, nos ofrece para deformarla. Es a la 
luz de este esquema que la afectividad deja en evidencia su carácter de institución 
(Buceta, 2016 p. 113). 

En efecto, si prestamos atención a la descripción esbozada por Merleau-Ponty en 
el capítulo “La síntesis del propio cuerpo” de Phénoménologie de la perception, el 
cuerpo fenomenal es un objeto afectivo. Es decir, un medio que nos permite actuar 
en el mundo en virtud de los diversos estados afectivos a través de los cuales dicho 
horizonte nos invita a vincularnos con él de una determina manera. Así, y tal como 
sostiene Thamy Ayouch, la afectividad es una intencionalidad operante al interior 
de la cual se gesta, se figura, el aparecer de las cosas (2018). Esto es, su modo de 
manifestación, y con ello la manera mediante la que estas nos mueven a 
relacionarnos con ellas. Por ejemplo, en el caso de la experiencia del dolor descrita 
por el autor en la obra antes mencionada, el mundo aparece dolorosamente, vale 
decir, su aspecto es modulado por dicho estado afectivo y, en consecuencia, las 
distintas posibilidades prácticas que nos ofrece aquel espacio se forman a partir de 
él (Merleau-Ponty, 1976 p. 110). 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

145 

Ahora bien, lo anterior no implica en ningún caso que nuestra vida afectiva 
determine de modo completo nuestro vínculo perceptivo con las cosas. Aunque 
estados afectivos como el amor modulan el curso de nuestra experiencia, dicha 
modulación recoge solo una de las dimensiones de nuestra vida afectiva, a saber, 
aquel que dice relación con el modo en que esta prefigura el mundo a nivel pre-
personal. Sin embargo, y tal como mostramos previamente, a dicha prefiguración 
anónima le sigue un ejercicio de deformación coherente mediante el cual hacemos 
uso de nuestra libertad. En otras palabras, la prefiguración afectiva del mundo es 
una invitación a ponerlo en circulación de nuevas maneras. Ella condiciona nuestra 
libertad, pero simultáneamente le ofrece los recursos necesarios para su ejercicio. 
En suma, y tal como sostiene Merleau-Ponty en L’institution, la passivité (1954-
1955) a la luz de su análisis de la experiencia amorosa descrita por Proust en A la 
recherche du temps perdu (1974) y Stendhal en De l’amour (2021), nuestra vida 
afectiva es una institución pues, al tiempo que mienta un estado de cosas con el 
que simplemente tenemos que contar en la medida que no podemos escoger cómo 
nos sentimos ni tampoco el modo en que dicho sentimiento mundaniza el mundo, 
nos da la posibilidad de rearticularlo de nuevas maneras. La institución de los 
sentimientos no nombra el estado afectivo que experimentamos en un momento 
específico, sino aquella deformación coherente que, motivada por él a un nivel 
inconsciente y pre-personal, está en el origen de un nuevo estilo de mundo 
(Merleau-Ponty, 2015 p. 292). Produce, como nos insiste el autor, un nuevo curso 
de experiencia. ¿Qué ocurre entonces con aquel fondo social tematizado 
previamente? ¿Es que él puede ser considerado un tipo de institución? 3.6 Instituciones culturales y mundo social 
En el capítulo “El otro y el mundo humano” de Phénoménologie de la perception, 
Merleau- Ponty anticipa gran parte de las discusiones filosóficas que anima su 
curso L’institution, la passivité (1954-1955). Como podemos ver en dicho apartado 
los objetos del mundo, no solo nos aparecen bajo su aspecto fenomenal y afectivo, 
sino que además están impregnadas de diversos significados culturales. 
Implementos tales como un lápiz o un pincel, no solo nos aparecen a través de sus 
colores y texturas, sino que también lo hacen a la luz de aquellas significaciones 
compartidas por un grupo humano que nos permiten sostener, por ejemplo, que el 
lápiz sirve para escribir y que el pincel sirve para pintar. Las cosas con las que nos 
vinculamos perceptivamente no solo son objetos que disponen de propiedades 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

146 

representacionales, es decir, de aquel conjunto de características que configuran su 
aspecto, sino que además son realidades cargadas de significados valóricos, 
prácticos y, en suma, culturales, compartidos por los distintos integrantes de una 
comunidad. En el texto antes mencionado podemos leer que 

Dans l'objet culturel, j'éprouve la présence prochaine d'autrui sous 
un voile d'anonymat. On se sert de la pipe pour fumer, de la cuiller 
pour manger, de la sonnette pour appeler, et c'est par la perception 
d'un acte humain et d'un autre homme que celle du monde culturel 
pourrait se vérifier. (1976 p. 400) 

De lo anterior se sigue una consecuencia importante pues si parte del modo en que 
nos aparece el mundo está marcado por los significados que rigen nuestra vida 
en comunidad, entonces aquella familiaridad y habitualidad mediante la que nos 
aparece dicho horizonte -y la cual se ve alterada en el contexto de acontecimientos 
tales como las psicopatologías-, está codificada culturalmente. En cuanto elemento 
configurador de la forma en que se mundaniza el mundo, la cultura no solo 
condiciona el aspecto a través del cual nos aparece aquel horizonte, sino que, 
además condiciona nuestro modo de relación con dicho espacio. Haciendo uso de 
los conceptos de situación e institución explicados anteriormente, afirmamos que 
la cultura es parte de aquella situación al interior de la cual se ejercemos nuestra 
libertad y es, sin duda, un tipo de institución, en la medida que, prefigurando cómo 
nos aparece el mundo, nos abre la posibilidad de ponerlo en circulación bajo un 
nuevo aspecto. La cultura, al igual que nuestra vida afectiva, integra aquel fondo 
anónimo y pre-personal con el que ya contamos incluso sin darnos cuenta. Ella 
nos ofrece gran parte de las herramientas a través de las cuales las cosas vienen a 
nuestro encuentro y nosotros nos relacionamos con ellas. En suma, y quizás aquí 
encontramos una de las especificidades de este género de institución con respecto 
a aquella que nos ofrecen los sentimientos, la cultura abre la posibilidad de 
compartir un mundo no solo entre quienes se ven implicados en un sentimiento 
amoroso, tal y como es el caso de la institución de los sentimientos, sino con los 
distintos miembros de una comunidad humana (Merleau-Ponty, 2015 p. 129 y 
ss.). 

¿Qué nos aporta esta descripción de la cultura y los sentimientos como 
instituciones a la hora de pensar los criterios para definir la psicopatología? ¿Es que 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

147 

ellas nos permiten justificar cierto tipo de normalidad, con respecto a la cual la 
psicopatología sería un déficit, tal y como sugiere Binswanger (1973)? 4. Nuevos criterios para definir la experiencia psicopatoló-gica 
En nuestro primer apartado describimos los dos criterios de normalidad a través 
de los cuales la fenomenología define la psicopatología, a saber, la presencia o no de 
libertad, y la desviación en relación con cierta arquitectura típica de la experiencia 
humana. En nuestro segundo apartado, y a la luz de una exégesis de la 
fenomenología merleau-pontiana, pusimos en cuestión el primer criterio 
afirmando con el autor, pero también más allá de lo estrictamente planteado por 
él, que la libertad humana nunca es total, razón por la cual este concepto es 
insuficiente por sí mismo para diagnosticar con certeza la presencia de un cuadro 
psicopatológico. En lo que sigue, y luego de explicar la noción de institución 
desarrollada por Merleau-Ponty, problematizaremos el segundo criterio 
fenomenológico para definir la psicopatología a la luz de la dimensión instituyente 
que poseen tanto la cultura como nuestra vida afectiva. Como veremos, es en la 
intersección entre ambas perspectivas que resulta posible encontrar un nuevo 
criterio para delimitar dicho fenómeno, a saber, la posibilidad o imposibilidad de 
dar forma a un estilo de mundo que nos permita participar del espacio social. 4.1 Estilo, normatividad e institución 
Siguiendo una vez más el análisis propuesto por Englebert (2021), nos parece 
importante problematizar el segundo criterio fenomenológico para definir las 
psicopatologías, este es, la descripción de este acontecimiento como un evento 
anormal con respecto a cierto estilo de mundo considerado típico. Este es el caso, 
por ejemplo, de la propuesta desarrollada por Binswanger a la luz de su lectura de 
Ser y tiempo. El psiquiatra suizo animado por la convicción de disponer de la 
fenomenología como un recurso teórico que viene a enriquecer las aproximaciones 
nosográficas a la psicopatología, comienza su descripción asumiendo acríticamente 
la existencia de cierta arquitectura normal de la experiencia humana con relación a 
la cual la psicopatología sería anormal, es decir, supondría cierto déficit 
(Grohmann 2021, Rovaletti 2001). ¿Es que el malestar psíquico que caracteriza al 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

148 

fenómeno psicopatológico encuentra su origen en dicha anormalidad? De no ser 
así: ¿en dónde residiría su génesis? A nuestro parecer la respuesta a esta pregunta se 
encuentra en la noción de anomalía descrita en el primer apartado. 

De acuerdo con su origen etimológico el concepto de anomalía (ἀνώμαλος), a 
diferencia del de anormalidad, no nombra un desvío o cierta variación con respecto 
a cierta norma ya existente, sino más bien la desarticulación de aquella norma a la 
luz del surgimiento de un evento inesperado que viene desarmar nuestro estilo de 
mundo. Es este desdibujamiento de nuestro mundo habitual el que está a la base 
de aquel sentimiento de inquietante extrañeza que caracteriza, entre otros 
fenómenos, la experiencia psicopatológica. Una vez que vivimos un evento 
desgarrador, como, por ejemplo, la muerte de un ser querido o un accidente que 
deja secuelas en nuestro cuerpo, nos sentimos extraños pues aquel mundo que, 
cotidianamente aparece bajo el aspecto de lo familiar, deviene algo desconocido y 
amenazante frente a lo cual debemos ponernos a resguardo (Rovaletti, 1996). 
¿Dónde está el criterio que nos permite describir el sufrimiento psicopatológico 
bajo la dinámica de la inquietante extrañeza suscitada por una experiencia 
anómala? A nuestro juicio dicho criterio se encuentra en el ya descrito concepto de 
estilo. 

En efecto, nuestro estilo de mundo no solo nombra aquel aspecto a través del cual 
nos aparecen las cosas, sino que, además, da cuenta de elemento normativo que, 
configurando el modo en que el mundo se nos presenta habitualmente, nos 
permite identificar tanto aquellos escenarios inusuales que escapan a lo que nos es 
familiar, es decir, las experiencias anormales, como aquellos eventos perturbadores 
que derechamente desdibujan nuestro estilo de mundo, a saber, los 
acontecimientos anómalos (Thoma y Fuchs, 2018). Así, y haciendo uso del 
concepto de institución descrito previamente, afirmamos que el estilo es una forma 
de institución que, ante el arribo de fenómenos anómalos que despiertan el 
sentimiento de extrañeza que acompaña la irrupción de toda psicopatología, pierde 
aquella dimensión de reanudación que nos permite poner en circulación de otras 
maneras un estado de cosas ya existente. En otras palabras, y a contrapelo de lo 
sugerido por Binswanger, sostenemos que un estilo de mundo no deviene 
psicopatológico por desviarse con respecto a cierta arquitectura típica de la 
experiencia humana, sino más bien por el hecho de extraviar su propia norma y ser 
incapaz de instituir otra que permita deformar coherentemente el mundo común 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

149 

en el cual habitamos desde nuestro nacimiento (Merleau-Ponty, 1976 p. 517). 
¿Cuál es la especificidad de la rigidez que caracteriza a los estilos de mundo 
psicopatológicos? 4.2 Estilo psicopatológico y mundo común 
Como vimos en el apartado precedente la vida cultural es una institución que, al 
igual que nuestros estados afectivos condiciona nuestra libertad prefigurando el 
mundo de una determinada manera. Por esta razón, y al igual que la institución de 
los sentimientos, la cultura es uno de los tantos recursos de los que disponemos 
para deformar el mundo coherentemente. Es decir, para articular nuestro estilo. 
¿Por qué es importante enfatizar el rol que desempeña lo cultural en la 
configuración de nuestro estilo de mundo? Desde nuestra perspectiva, y aquí se ve 
uno de los posibles rendimientos de esta consideración, solo teniendo a la vista la 
dimensión social que subyace a todo estilo es posible comprender aquel 
sentimiento de extrañeza que acompaña su desarticulación en el marco de la 
experiencia anómala. 

En efecto, la irrupción de aquel evento que la pérdida de nuestra familiaridad con 
las cosas es sucedida por la rearticulación de cierto estilo de mundo de emergencia 
que, sin embargo, al tomar la forma de un refugio ante el acontecimiento 
devastador, tiene como consecuencia aislarnos de mundo social. En otros 
términos, aquel estilo de emergencia que sucede, por ejemplo, a una vivencia 
traumática, si bien está construido con materiales que vienen dados por la cultura 
compartida con los otros integrantes de nuestra comunidad, paradójicamente nos 
pone a distancia de ellos (Rovaletti, 1996 p. 125). Posibilidades prácticas y modos 
de deformar el mundo que a ellos les aparecen como disponibles ya no están a 
nuestro alcance (Merleau- Ponty, 1964 pp. 293-294). De la misma manera, 
nuestro refugio de emergencia, en cuanto aislado del mundo social, resulta 
igualmente inaccesible para las otras personas (Frérejouan, 2023 p. 189)5. En 
palabras de Samuel Thoma y Thomas Fuchs (2018), “these members of minority 
groups lack the common sense attunement to the majority group’s social space 
that would allow them to actually inhabit it as a shared world” (p. 27). 

 
5 Para profundizar en este asunto se recomienda la lectura del trabajo de Mathieu 

Frérejouan (2023) acerca del fenómeno alucinatorio 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

150 

Es aquel sentido de estancamiento y alienación que provoca el permanecer atado a 
estilo de emergencia que nos impide tener acceso a un mundo común en constante 
deformación y pleno de nuevas significaciones aquello que está a la base del 
sufrimiento psíquico que caracteriza la experiencia psicopatológica. Como 
establece Philippe Pinel “c’est ainsi qu’on à appris que l’origine de l’aliénation tient 
quelquefois à des lesions physiques ou à une disposition originaire, le plus souvent 
à des affections morales très vives et fortement contrariées" (1976 p. 10). En suma, 
en esta ponderación del mundo social encontramos un nuevo criterio para definir 
las psicopatologías como la imposibilidad, o al menos la dificultad, para elaborar 
un estilo de mundo que nos permita participar del espacio común. 5. Conclusión 
El objetivo de este artículo ha sido proponer una definición fenomenológica de 
psicopatología. Para este efecto elaboramos una fenomenología de la extrañeza a 
partir de la filosofía de Maurice Merleau-Ponty. Para llevar a puerto esta misión 
nuestra indagación dispuso de tres momentos. 

En primer lugar, y a partir de revisión de algunos de los debates que atraviesan las 
aproximaciones fenomenológicas a la psicopatología, precisamos cuáles son los dos 
criterios normativos que aporta esta tradición filosófica al momento de definir la 
psicopatología. Por una parte, la presencia o ausencia de libertad en quien padece 
dicho trastorno. Por otra parte, el desvío o no que dicho evento supone con 
respecto a la arquitectura típica de la experiencia humana que la fenomenología se 
da por tarea describir. En segundo lugar, y luego de una exégesis acerca de la 
definición de libertad esbozada por Merleau-Ponty en Phénoménologie de la 
perception y L’institution, la passivité 1954-1955, describimos la afectividad y las 
instituciones sociales como dos elementos que integran aquella vida pre-personal 
y pre- reflexiva al interior de la cual se constituye –inicialmente- aunque no 
completamente- nuestro estilo de mundo. Para finalizar, elaboramos un esbozo de 
una fenomenología de la experiencia de la extrañeza a través de la cual propusimos 
un nuevo criterio para definir la psicopatología, a saber, ya no la ausencia o no 
libertad, ni tampoco la proximidad o distancia con respecto a aquella arquitectura 
típica de la experiencia humana descrita por la fenomenología, sino la 
posibilidad o la imposibilidad de dar forma a un estilo de mundo que permita 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

151 

participar a quien padece dicho malestar psíquico del espacio socialmente 
compartido. 

Así, y respondiendo a la pregunta que animó el título de esta contribución, 
afirmamos con Merleau-Ponty, pero también yendo más allá de lo 
explícitamente planteado por el autor, que, si bien hay libertad en la 
psicopatología, aquella no permite participar de aquello que ya en la 
antigüedad Aristóteles (1978) denominaba mundo común. Esta es, a nuestro 
juicio, la razón que está en el origen de aquel sentimiento de extrañeza, rigidez 
y sofocamiento que caracteriza el fenómeno psicopatológico. 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

152 

Referencias 
Aristóteles. (1978). Acerca del alma. Madrid: Gredos. 

Ayouch, Th. (2018). De la passivité à la figurabilité de l'affect : Freud dans les en-
seignements de Merleau-Ponty au Collège de France. En A. Compagnon & C. Sur-
prenant, Freud au Collège de France (pp. 1-15). Paris: Collège de France. 

Ayouch, Th. (2017). L'inconscient non exclusivement verbal de Merleau-Ponty : 
figuration des affects et genre. En D. Legrand & D. Trigg, L'inconscient entre phé-
noménologie et psychanalyse. Contributions à la phénoménologie 88 (pp. 181-
207). Den Haag: Springer. Doi:10.1007/978-3-319-55518-8_11 

Bimbenet, E. (2004). Nature et humanité. Le problème anthropologique dans 
l’œuvre de 

Merleau-Ponty. Paris: Vrin. 

Binswanger, L. (1973). Introduction à l’analyse existentielle. Paris: Vrin. 

Bizzari, V. (2023). Which Kind of Body in “Mental” Pathologies? Phenomenological 
Insights on the Nature of the Disrupted Self. The Journal of Medicine and Philoso-
phy: A Forum for Bioethics and Philosophy of Medicine, 48 (2), 116–127, 
https://doi.org/10.1093/jmp/jhad008 Buceta, M. (2016). La institución de un sen-
timiento: un amor de Swann. Ideas y Valores, 65 (161), 109-126. 

Carel, H. (2016). Phenomenology of illness. Oxford: Oxford University Press. 

Corominas, J. (1987). Breve diccionario etimológico de la lengua castellana. Ma-
drid: Gredos. Depraz, N. (2024). La surprise. Crise dans la pensée. Paris: Seuil. 

Descartes, R. (2011). Méditations métaphysiques. Objections et réponses. Paris: 
Flammarion. 

Dilthey, W. (1944). Introducción a las ciencias del espíritu. Obras Completas. Vo-
lumen I. Ciudad de México: FCE. 

Englebert, J. (2021). Les pathologies de la liberté (ou la liberté des psychopatho-
logies): la ballade de Germain. Klesis Revue de Philosophie, 51, 1-15. 

Ey, H. (1986). Les limites de la psychiatrie: le problème de la psychogenèse. En L. 
Bonnafé, Le problème de la psychogénèse des névroses et des psychoses (pp. 9-
20). Paris: Bibliothèque Neuropsychiatrique de Langue Française. 

Fink, E. (1993). Sixième Méditation cartésienne. L’idée d’une théorie transcendan-
tale de la méthode. Grenoble: Millon. 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

153 

Frérejouan, M. (2023). Le discours de l’halluciné: psychopathologie, phénoméno-
logie et langage ordinaire. En J. Englebert, G. Cormann & C. Adam, Psychopatho-
logie phénoménologique. Volume I. (pp. 175-191). Paris: Le Cercle Herméneu-
tique. 

Freud, S. (2001). L’inquiétante étrangeté et autres textes. Paris: Gallimard. 

Fuchs, T. (2007). Psychotherapy of the Lived Space: A Phenomenological and Eco-
logical Concept. American Journal of Psychotherapy (Washington DC), 61(4), 423-
439. Doi: Gadamer, H. (1996). El estado oculto de la salud. Madrid: Gedisa. 

García, E. (2022). Una historia del cuerpo y el sentir: Merleau-Ponty y la tradición 
filosófica. Buenos Aires: SB Editorial. 

Grohmann, T. (2021). Qu’est-ce que la maladie pour la phénoménologie ? Essen-
tialisation et normativité en phénoménologie psychopathologique. Klesis Revue 
de Philosophie, 51, 1-16. 

Heidegger, M. (2015). Ser y tiempo. Santiago de Chile: Universitaria. 

Husserl, E. (1993). Chose et espace. Leçons de 1907. Paris: PUF. Husserl, E. (1998). 
De la synthèse passive. Grenoble: Millon. 

Husserl, E. (1980). Experiencia y juicio. Ciudad de México: UNAM. 

Husserl, E. (2013a). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía feno-
menológica. Libro Primero: Introducción general a la fenomenología pura. Ciudad 
de México: Fondo de cultura económica. 

Husserl, E. (2014). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía feno-
menológica. Libro Segundo: Investigaciones fenomenológicas acerca de la consti-
tución. Ciudad de México: Fondo de cultura económica. 

Husserl, E. (2008). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascen-
dental. Buenos Aires: Prometeo. 

Husserl, E. (2013b). La filosofía como ciencia estricta y otros textos. Buenos Aires: 
Prometeo. Husserl, E. (2006). La tierra no se mueve. Madrid: UCM. 

Husserl, E. (2002). Lecciones para una fenomenología de la conciencia interna del 
tiempo. Madrid: Trotta. 

Husserl,  E.  (2002).  Phantasia,  conscience  d’image,  souvenir.  Phénoménologie  
des présentifications intuitives. Grenoble: Millon. 

Husserl, E. (2011). Sur l’intersubjectivité. Tome I. Paris: PUF. 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

154 

Lacan, J. (1986). Propos sur la causalité psychique. En L. Bonnafé, Le problème de 
la psychogénèse des névroses et des psychoses (pp. 21-60). Paris: Bibliothèque 
Neuropsychiatrique de Langue Française. 

Lefort, C. (2015). Préface. En M. Merleau-Ponty, L'institution, la passivité. Notes 
de cours au Collège de France (1954- 1955) (pp. 5-36).Paris: Belin. 

Merleau-Ponty, M. (2002). Conférences en Europe et premiers cours à Lyon. Iné-
dits I (1946- 1947). Milan: Mimésis. 

Merleau-Ponty, M. (2001). Le philosophe et son ombre. En Signes (pp. 259-295). 
Paris: Gallimard. 

Merleau-Ponty, M. (2015). L'institution, la passivité. Notes de cours au Collège de 
France (1954- 1955). Paris: Belin. 

Merleau-Ponty, M. (2011). Le monde sensible et le monde de l’expression. Metis-
Presses: Genève. 

Merleau-Ponty, M. (1964). Le visible et l’invisible. Paris: Gallimard. 

Merleau-Ponty, M. (1996). Notes des cours au Collège de France (1958-1959 et 
1961). Paris: Gallimard. 

Merleau-Ponty, M. (1976). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard. 
Merleau-Ponty, M. (1968). Résumés des cours (1952-1958). Paris: Gallimard. Min-
kowski, E. (2013). Le temps vécu: Études phénoménologiques. Paris: PUF. 

Osswald, A. (2016). La fundamentación pasiva de la experiencia. Un estudio sobre 
la fenomenología de Husserl. Santiago de Chile: Pontificia Universidad Católica de 
Chile. 

Pereira, P. y Zúñiga, B. (2022). El estatus ontológico de la psicopatología: una vi-
sión general. Revista Culturas Científicas, 3 (2), 110-129. 
https://doi.org/10.35588/cc.v3i2.5809 

Pinel, Ph. (1976). Traité médique-philosophique sur l’aliénation mentale. New 
York: Arne Press. 

Proust, M. (1974). A la recherche du temps perdu. Un amour de Swann. Paris: Gal-
limard. 

Ratcliffe, M. (2023). Grief worlds. A Study of Emotional Experience. Massachu-
setts: The MIT Press. 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

155 

Rovaletti, M. (1996). Alienación y libertad. Revista del Instituto de Investigaciones 
de la Facultad de Psicología (Buenos Aires), 1 (1), 119-136. 

Rovaletti, M. (2016). ¿Cómo pensar una clínica fenomenológica? Vertex. Revista 
Argentina de Psiquiatría, 27, 47-55. 

Rovaletti, M. (2019). La fiabilidad como a priori del pacto de confianza. En L. R. 
Rabanaque. R. Rizo-Patrón & A. Zirión-Quijano, Acta fenomenológica latinoame-
ricana. Volumen VI (Actas del VII Coloquio Latinoamericano de Fenomenología 
(pp. 101-112). Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú. 

Rovaletti,  M.  (2001).  Pour  une  critique  de  la  raison  nosographique.  L’infor-
mation psychiatrique, 5 (77), 497-503. 

Saint-Aubert, E. (2004). De lien des éléments aux éléments de l’être. Paris: Vrin. 

Saint-Aubert, E. (2005). Le scénario cartésien. Recherches sur la formation et la 
cohérence de l'intention philosophique de Merleau-Ponty. Paris : Vrin. 

Scheler, M. (2022). L’homme du ressentiment. Paris: Bartillat. 

Sebbah, F. D. (2001). L’épreuve de la limite. Derrida, Henry, Levinas et la phéno-
ménologie. Paris: PUF. 

Stanghellini, G. (2004). Disembodied spirits and deanimated bodies: The psycho-
pathology of common sense. New York: Oxford University Press. 

Stendhal. (2021). De l’amour. Paris: Points. 

Stephensen, H., Urfer-Parnas, A., y Parnas, J. (2024). Double bookkeeping in schiz-
ophrenia spectrum disorder: An empirical-phenomenological study. European Ar-
chives of Psychiatry and Clinical Neuroscience, 274(6), 1405–1415. 
https://doi.org/10.1007/s00406-023-01609-7 Thoma, S. y Fuchs, Th. (2018). In-
habiting the Shared World. Phenomenological Considerations on Sensus Com-
munis, Social Espace and Schizophrenia. En J. Goncalves, I. Hipólito & J. G. Pereira, 
Schizophrenia et Common Sense: Explaining the Relationship between Madness 
and Social Values (pp. 19-37). Den Haag: Springer. https://doi.org/10.1007/978-
3-319-73993-9_2 

Van Breda, L. H. (1962). Maurice Merleau-Ponty et les Archives-Husserl à Louvain. 
Revue de Métaphysique et de Morale (Paris), 67 (4), 410-430. 
https://www.jstor.org/stable/40900692 Wehrle, M. (2019). Being a body and 
having a body. The twofold temporality of embodied intentionality. 
Phenomenology and the Cognitive Sciences (Den Haag), 19. 499-521. 
https://doi.org/10.1007/s11097-019-09610-z 



BRYAN ZÚÑIGA ITURRA.  
«¿Hay libertad en las psicopatologías? Pensar la inquietante extrañeza a partir de la fenomenología de 
Merleau-Ponty». 
HYBRIS. Revista de Filosofía, Vol. 16 N° 2. ISSN 0718-8382, noviembre 2025, pp. 125-156 

156 

Wehrle, M. (2021). Situating Normality: The Interrelation of Lived and 
Represented Normality. En T. Toadvine, Chiasmi International – Trilingual Studies 
concerning the thought of Merleau-Ponty, 23, 99-119. 

Zahavi, D. (2003). Inner time consciousness and pre-reflective self-awareness. En 
D. Welton The new Husserl: A critical reader (pp. 157–180). Bloomington: Indiana 
University Press. 


