
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18084116
[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

Foucault, mestre

Foucault as Master

Salma Tannus Muchail
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP) , Brasil

salmamuchail@gmail.com 

Resumo: Trata-se de um paralelo entre 
dois livros de Michel Foucault, A 
hermenêutica do sujeito (Curso publicado 
em 2001) e Dizer a verdade sobre si (Ciclo 
de conferências publicado em 2017), 
realizado sob três aspectos: aproximações 
diretas entre os dois livros; os cuidados 
pedagógicos em ambos; comentário sobre 
a noção de parresia. Estes aspectos realçam 
a figura de Foucault como mestre.

      
Palavras-chave: temas e procedimentos; 
modo de ensino; noção de parresia.

Abstract: This article examines a parallel 
between two works by Michel Foucault: 
The Hermeneutics of the Subject (course 
published in 2001) and Speaking the Truth 
About Oneself (lecture cycle published in 
2017). The analysis is developed along three 
axes: direct correspondences between the 
two texts; the pedagogical concerns evident 
in both; and a discussion of the notion of 
parrhesia. Taken together, these aspects 
underscore Foucault’s role as a master and 
teacher.
Keywords: themes and procedures; 
pedagogical approach; notion of parrhesia.

Fecha de recepción: 31/07/2025. Fecha de aceptación: 04/12/2025.

Apresentado no Simpósio Nacional 40 anos de A hermenêutica do sujeito, de Michel Foucault, de 20 a 24 de Junho 
de 2022. O Simpósio foi organizado por Tereza C Calomeni, professora do Programa de Pós-Graduação em Filosofia 
e do Departamento de Filosofia da Universidade Federal Fluminense (UFF).

Salma Tannus Muchail (brasileira) é Mestra e Doutora em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo (PUC-SP), com pós-doutorados realizados no Brasil, na Bélgica e na França. É Professora Titular aposentada 
do Departamento de Filosofia e do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Pontifícia Universidade Católica 
de São Paulo (PUC/SP), é Professora Emérita desta mesma Universidade. é tradutora de várias obras de Michel 
Foucault, como As palavras e as coisas (Martins Fontes, 1985), A hermenêutica do sujeito (Martins Fontes, 2004; com 
Márcio Alves da Fonseca), Gênese e estrutura da Antropologia de Kant (Loyola, 2011; com Márcio Alves da Fonseca), 
O corpo utópico, as heterotopias (N-1), Dizer a verdade sobre si (Ubu). Além de artigos em revistas especializadas e 
capítulos de livros, publicou os livros Foucault, simplesmente  (Intermeios, 2ª ed., 2021),  Foucault, mestre do cuidado 
(Intermeios, 2ª ed., 2021), Foucault, derivações (Intermeios, 2023). 



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre»316

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328
ISSN: 0719-7519

O Curso A hermenêutica do sujeito foi ministrado por Foucault, no Collège de 
France, em 12 aulas de 2 horas cada uma, durante o período de 06/janeiro a 24/
março.1 Poucos meses após o final do Curso, Foucault pronunciou um Ciclo de 
Conferências acompanhadas de um seminário intitulado Dizer a verdade sobre 
si (Dire vrai sur soi-même), na Universidade Victoria, de Toronto, no período de 
31 de maio a 26 de junho do mesmo ano de 1982, destinado originalmente, a 
estudiosos de semiótica.2

Foucault realizou outras atividades na mesma época. Entre o Curso no Collège 
de France, em Paris, e o Ciclo de Conferências, algumas semanas antes de Toronto, 
Canadá,  mais precisamente, em maio de 1982, proferiu uma conferência na 
Universidade de Grenoble, França; no mesmo ano, em outubro de 1982, dirigiu 
um seminário na Universidade de Vermont, em Burlington, EEUU; em abril de 
1983, na Universidade de Califórnia, em Berkeley, EEUU, pronunciou outra 
conferência, retomando as do ciclo de Toronto. Importa observar que em todas 
estas ocasiões, são tratadas as mesmas questões e desenvolvidos os mesmos temas, 
com variação de ângulos e semelhança de procedimentos.  

Compreende-se, portanto, a grande proximidade entre A hermenêutica do 
sujeito e Dizer a verdade sobre si. Com efeito, as seis conferências e as quatro sessões 
do seminário como que retomam as 24 horas daquele Curso, agora, porém, de 
maneira sintética e mais explicativa.

Na celebração dos 40 anos do Curso de 1982, de cuja tradução participei 
em colaboração com o Prof. Márcio Alves da Fonseca, escolhi retomá-lo, agora, 
porém, à luz das conferências de Toronto. Leio, preliminarmente, um comentário 
geral dos introdutores para situar «o propósito de Foucault nas conferências de 
Toronto»: 

trata-se de descrever o tipo muito particular de conhecimento de si e de 
relação consigo, através do qual foi constituído o sujeito na Antiguidade 
greco-romana, e compreender como se operou, nos primeiros séculos 
do cristianismo (especialmente nas comunidades monásticas) a 
virada que conduziu ao nascimento de uma hermenêutica de si – 
hermenêutica de si que, segundo Foucault, a despeito de numerosas 
modificações, ainda hoje é, sob muitos aspectos, a nossa.3

A posterior publicação das conferências e sessões do seminário, que foram 
atividades orais, não resultou em um conjunto regular, em razão da variação de 

1 A publicação do Curso (seguida do Resumo), em livro, ocorreu em 2001, edições Gallimard/Seuil, Paris, com 
edição estabelecida por Frédéric Gros, sob a direção de François Ewald e Alessandro Fontana. A tradução brasileira foi 
publicada em 2004, Martins Fontes, São Paulo, por Márcio Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail. 
2 Conferências e seminário foram publicados em 2017, na coleção Philosophie du présent, Vrin, Paris, edição, 
introdução e aparato crítico de Henri-Paul Fruchaud e Danielle Lorenzini. A tradução brasileira foi publicada em 
2022, Ubu, São Paulo, por Salma Tannus Muchail. 
3 FRUCHAUD, Henri-Paul; LORENZINI, Daniele. «Introduction». In FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-
même. Conférences prononcées à l’Université Victoria de Toronto, 1982. Édition, introduction et apparat critique par 
Henri-Paul Fruchaud e Daniele Lorenzini. Coll. Philosophie du présent. Vrin, Paris, 2017, 14. (FOUCAULT, Michel. 
Dizer a verdade sobre si. Trad. de Salma Tannus Muchail. Ubu, São Paulo, 2022, 14).



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre» 317

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328

ISSN: 0719-7519

disponibilidade das fontes. Assim, as três primeiras conferências têm publicação 
completa, algumas em mais de uma versão; elas constituem uma espécie de 
primeira parte do Ciclo.  A segunda parte é formada pela quarta e pela quinta 
conferências cuja publicação é incompleta; a sexta conferência não foi publicada 
por não se ter encontrado as fontes. A primeira parte é dedicada à hermenêutica 
de si na antiguidade greco-romana e a segunda parte é dedicada à hermenêutica 
de si no cristianismo primitivo. Lê-se, assim, ainda na «Introdução» de Fruchaud 
e Lorenzini, que, «em detrimento» da segunda parte, «a primeira parte do ciclo 
(...) ocupa demasiado lugar (...), o que certamente não foi o caso na versão 
efetivamente proferida»4. O seminário consistiu em sessões intercaladas entre 
as conferências e destinadas a exercícios de leitura ou explicação de textos que 
haviam sido trabalhados nas conferências. 

Para os propósitos desta exposição, privilegiarei as conferências da primeira 
parte. São elas que remetem diretamente ao Curso que Foucault acabara de 
ministrar no Collège de France e que hoje comemoramos. Ainda uma vez, os 
introdutores: «A análise da cultura de si greco-romana que Foucault apresenta na 
primeira parte do ciclo de Toronto é muito próxima da que ele havia desenvolvido 
alguns meses antes em A Hermenêutica do Sujeito»5. E, para esta espécie de 
cotejo ou paralelo, escolho destacar três aspectos. Destes, o menos «formal», 
por assim dizer, será um comentário sobre a noção de parresia, que abordarei 
em último lugar; antes porém, dois aspectos menos substanciais: primeiro, os 
indícios de aproximações diretas do Curso de 1982 com o Ciclo de Conferências 
e, em segundo lugar, o levantamento de indícios dos cuidados pedagógicos de 
Foucault.

1. Indícios de aproximações diretas

a) As notas 
Dizer verdadeiro sobre si é um dos volumes editados a partir dos inéditos de 
Foucault. Sua publicação exigiu, pois, um criterioso trabalho de montagem 
e organização. Por isto mesmo, inclui numerosas notas acrescentadas pelos 
responsáveis da edição. Comecemos por mencionar a grande frequência de notas 
que remetem explícita e diretamente a A hermenêutica do sujeito, Curso usado 
como recurso para melhor esclarecer o conteúdo das próprias conferências:  são 37 
notas, a maioria delas na terceira conferência. 

4 FRUCHAUD, Henri-Paul; LORENZINI, Daniele. «Introduction». In FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-
même. Conférences prononcées à l’Université Victoria de Toronto, 15. (FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre 
si, 15). 
5 FRUCHAUD, Henri-Paul; LORENZINI, Daniele. «Introduction». In FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-
même. Conférences prononcées à l’Université Victoria de Toronto, 16. (FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre 
si, 15).



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre»318

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328
ISSN: 0719-7519

b) As repetições de passagens 
Numerosas são as passagens, nas conferências e seminário, em que Foucault 
repete, literalmente, trechos de A hermenêutica do sujeito.  Para dar um só exemplo, 
na terceira conferência, os trechos intitulados «A ascese como preparação» e «As 
provas»6, são, no seu todo, reprodução de passagens do Curso7 (também presentes 
nas páginas finais do Resumo do Curso). 

c) O modo de organização
O formato das Conferências e do seminário é similar ao das aulas do Curso 
de 1982. Até então, seus Cursos no Collège de France consistiam em uma hora 
de aula semanal e um seminário de pesquisas, mais prático e mais empírico. A 
partir de 1982, este formato se modifica, sendo prolongado em duas horas o 
tempo dedicado a cada aula. A proposta inicial era ocupar a primeira hora com 
a exposição ou aula magistral feita pelo professor e reservar a segunda hora para 
discussão de textos com participação dos ouvintes. Foucault, porém, acabou por 
não seguir esta proposta, usando as duas horas para grandes aulas, com muito raras 
intervenções dos ouvintes. Eis o que escreve Frédéric Gros: «Nasce um novo estilo 
de ensino: menos que a exposição dos resultados obtidos de um trabalho, Foucault 
apresenta, passo a passo, e quase tateando, a progressão de uma pesquisa (...). Vê-se 
assim Foucault, por assim dizer, ‘em obra’»8.  «As provas»

Ora, o Ciclo de Toronto seguirá, basicamente o modelo inicialmente proposto 
para o Curso no Collège de France: «enquanto as conferências são dedicadas a 
exposições teóricas, certos textos evocados ali são submetidos a uma análise 
detalhada por Foucault no seminário à análise detalhada de determinados textos 
evocados no seminário»9. E o próprio Foucault, no início da primeira sessão do 
seminário, faz esta indicação. Ele solicita que os estudantes «tomem a iniciativa» 
nas sessões e isto por três razões: por ser a primeira vez que ele dirige este tipo de 
seminário com estrangeiros; porque o inglês não é sua língua materna, tendo então 
preparado o material em língua francesa; porque nas conferências é ele quem falará 
muito e pouco conhece dos interesses dos ouvintes. Por isto, sugere que eles «se 
exprimam muito livremente e muito francamente»10, sugestão à qual ele retornará 
mais tarde (e nós também) ao introduzir a noção de parresía (na terceira sessão).

6 FRUCHAUD, Henri-Paul; LORENZINI, Daniele. «Introduction». In FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-
même. Conférences prononcées à l’Université Victoria de Toronto, 95-104. (FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade 
sobre si, 88-99).
7 FOUCAULT, Michel, L’herméneutique du sujet. Édition établie sous la Direction de F. Ewald e A. Fontana, par 
Frédéric Gros. Gallimard/Seuil, Paris, 2001, 479-485. (FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Trad. de 
Márcio Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail. Martins Fontes, São Paulo, 2004, 604-612).
8 GROS, Frédéric. «Situation du Cours». In FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 500. (FOUCAULT, 
Michel. A hermenêutica do sujeito, 627).
9 FRUCHAUD, Henri-Paul; LORENZINI, Daniele. «Introduction». In FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-
même, 21. (FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre si, 20).
10 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même (primeira sessão do seminário), 157-158. (FOUCAULT, Michel. 
Dizer a verdade sobre si, 145-146). 



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre» 319

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328

ISSN: 0719-7519

O destaque destes primeiros indícios já faz ver a preocupação de Foucault com 
o que ele chama de «aspecto formal das conferências»11. Na verdade, bem menos 
«formal», ou bem mais que formal, esta preocupação é conduzida, digamos assim, 
pelo interesse pedagógico, do professor − o cuidado de ensinar.

2. Indícios de cuidados pedagógicos

a) Atenção dirigida aos estudantes
A preocupação com a audiência é um traço geral do ensino de Foucault. Sem 
dúvida, este traço está presente no Curso A hermenêutica do sujeito. Mas se é 
verdade que o Ciclo de Conferências Dizer a verdade sobre si retoma aquele Curso, 
também é verdade que dele difere na medida em que o ritmo da exposição de ideias 
é mais cadenciado e a proximidade estabelecida com os estudantes é mais paciente 
e frequente. Já na «Introdução» do livro, os organizadores alertam: «Foucault se 
mostra muito atento às reações dos estudantes que assistem às conferências e ao 
seminário, buscando sempre precisar o que lhe parece não ter sido compreendido 
e situar o tema das conferências no quadro do conjunto de seu próprio trabalho». 
Também observam que enquanto na conferência ministrada (algumas semanas 
antes) na Universidade de Grenoble «Foucault se dirigia a um público de 
especialistas em filosofia antiga, em Toronto ele oferece uma apresentação mais 
didática»12. Assim é que, mais de uma vez, o próprio Foucault se mostra atento 
ao fato de que suas lições eram ministradas para o público de um Instituto de 
Semiótica e, portanto, provavelmente mais distante de suas investigações sobre 
a filosofia antiga: «Temo decepcioná-los»13, disse ele. Daí também, as repetidas 
vezes em que explicita sua preocupação em confirmar, de sua parte, a clareza na 
exposição e, complementarmente, da parte dos alunos, a compreensão do que foi 
exposto.

b) Simplificar sem empobrecer. 
Assim, em apoio à sua clareza, faz declarações muito explícitas. Na quarta 
conferência, por exemplo, lê-se: «Temo ter sido demasiadamente abstrato. E 
talvez vocês estejam um pouco desorientados por essa pretensiosa terminologia 
grega»14. Daí também sua paciência em deter-se na explicação de vocábulos (quase 
sempre da terminologia grega). E, em contraste com todo o seu rigor, um tom 

11 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même (primeira sessão do seminário), 158. (FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 146). 
12 FRUCHAUD, Henri-Paul; LORENZINI, Daniele. «Introduction». In FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-
même, 21-22. (FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre si, 20-21). 
13 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même (primeira sessão do seminário), 158. (FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 146).
14 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même (quarta conferência), 125. (FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade 
sobre si, 117). 



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre»320

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328
ISSN: 0719-7519

mais coloquial e mais próximo, usando frequentemente, por exemplo, no lugar de 
um vocabulário mais sofisticado, expressões simples ou corriqueiras como: «isto 
é interessante», «isto é importante», «isto é difícil», «esta é uma boa questão». A 
elucidação da exposição também é confirmada pela enorme frequência de sínteses, 
retomadas, explicações bastante esquemáticas – muitas delas com o recurso a 
setas, espaçamentos, numerações, classificações. O mesmo apoio à própria clareza 
é fortalecido pelas repetidas vezes em que situa os temas específicos de que está 
tratando em afinidade com o conjunto de toda a sua trajetória: então, apresenta 
propostas, elabora retrospectivas, indica projetos. E, no início de cada conferência 
ou seminário, oferece a mais clara organização das atividades a serem então 
desenvolvidas.

c) Assegurar a compreensão dos ouvintes 
Da parte dos estudantes, é preciso tornar acessível o acompanhamento das 
exposições. Deste ponto de vista, um dos pontos mais relevantes é a leitura 
minuciosa de passagens escolhidas em textos dos autores estudados, como, por 
exemplo:  o Alcibíades de Platão15; textos de Epicteto, numerosas vezes lidos16; 
carta de Marco Aurélio17; texto de Eurípedes18; texto de Plutarco19; texto de 
Galeno20,etc. Acrescente-se que as leituras são sempre cercadas de orientações, 
como, por exemplo, a solicitação de leitura antecipada dos textos a serem 
trabalhados: «Todos leram os textos? Sim? Não? Ninguém?»21 O incentivo à 
ativa participação dos estudantes é outra maneira de garantir sua compreensão 
(participação que, em A hermenêutica do sujeito, é quase nula). Eles participam 
mediante formulações de questões que, muitas vezes, Foucault acolhe como 
«sugestões» e as agradece22. Algumas intervenções chegam a ser ousadas. Como 
na seguinte passagem: 

- «ao fazer assim (na escolha dos exemplos citados por Foucault), 
parece-me que o senhor negligencia uma psicologia do eu que utiliza 
o neoplatonismo e que não encontra lugar em sua abordagem. Tenho 

15 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, primeira sessão do seminário, 170-171; segunda sessão do 
seminário, 190-191. (FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre si, 157-159; 175-176). 
16 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, 175-176; 181, 184-185; segunda sessão do seminário, 197-198, 
206-207. FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre si, 162-163; 168; 171-172;182; 190-200.
17 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, segunda sessão do seminário, 217. (FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 201-201).
18 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, terceira sessão do seminário, 229. FOUCAULT, Michel. Dizer a 
verdade sobre si, 208-209.
19 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, terceira sessão do seminário 245. FOUCAULT, Michel. Dizer a 
verdade sobre si, 226-227.
20 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, quarta sessão do seminário, 257-260. FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 234-237.
21 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, segunda sessão do seminário, 189. FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 173.
22 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, primeira sessão do seminário, 260 (por exemplo). FOUCAULT, 
Michel. Dizer a verdade sobre si, 237-238.



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre» 321

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328

ISSN: 0719-7519

uma relação crítica com tudo o que o senhor faz, e é por isso que não 
quero mais perder tempo neste seminário»

- «Negligencio o que, exatamente? Quais são os textos, as fontes em 
que você pensa quando fala do misticismo neoplatônico?»

- «No lugar de fazer todo mundo perder tempo, colocarei por 
escrito»23.

 Evidentemente, Foucault responde ao estudante, com rigor e paciência.

d) Foucault expõe-se
O professor não hesita em dizer suas incertezas, simplesmente. Em resposta a 
um estudante, declara: «não posso tratar deste assunto improvisando (...) Não 
agora, mas mais tarde, em um outro seminário, poderemos falar disso»24. Várias 
vezes profere frases como: «não sei exatamente», ou pergunta - «minha resposta é 
satisfatória?»25; ou ainda: «se compreendi corretamente... »26

Foucault também se coloca ao usar frases de efeito. Por exemplo, à pergunta 
«qual a importância do termo ‘hermenêutica’ para a cultura de si antiga?»”27. 
Começa a quinta conferência com a seguinte afirmação: «Como vocês sabem, os 
filósofos têm sua própria maneira de se interessar pela verdade. Uma maneira um 
tanto ardilosa»28. E um pouco adiante:

Não estou seguro de que este apanhado seja capaz de dar uma resposta 
a quem se surpreendeu com todas essas pequenas tolices a propósito de 
Sêneca ou de Marco Aurélio etc; Mas o que é interessante na história 
da verdade é que ela é estranha, bizarra, e parece por vezes estúpida 
(...). Temo que, se não fosse tão bizarra, a verdade se mostraria mais 
enfadonha29. 

Foucault brinca, ironiza e nisto também se expõe. Destaco uma ironia que aparece 
sucessivamente e complementarmente em três momentos. Primeiro, no início da 
terceira sessão do seminário (a penúltima), propõe:

E, amanhã, devemos ter uma discussão livre, com algumas questões 
livres e, talvez, respostas livres... Em todo caso, hoje, o tema será o 

23 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, segunda sessão do seminário, 194-195. (FOUCAULT, Michel. 
Dizer a verdade sobre si, 179-180).
24 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, primeira sessão do seminário, 173. (FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 160-161).
25 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, segunda sessão do seminário, 192. (FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 177). 
26 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, segunda sessão do seminário, 200- 202. (FOUCAULT, Michel. 
Dizer a verdade sobre si, 186).
27 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même., segunda sessão do seminário, 189. (FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 174).
28 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, quinta conferência, 131. (FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade 
sobre si, 120).
29 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, quinta conferência, 133. (FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade 
sobre si, 122).



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre»322

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328
ISSN: 0719-7519

franco falar, e, na medida em que se trata do franco falar, espero que 
seja uma boa incitação para o que teremos a dizer amanhã30.

Num segundo momento, a ironia é relembrada no final desta   mesma sessão, 
quando Foucault anuncia a próxima (quarta e última sessão), neste pequeno 
diálogo: 

- «Teremos liberdade  de palavra?» – pergunta um estudante. 

- «Sim, vocês terão  liberdade de palavra» 31.

O terceiro momento em que a mesma ironia é usada encontra-se imediatamente 
após, isto é, no início da quarta sessão: «cada um poderá falar livremente, 
começando talvez pelas questões diretamente ligadas ao seminário e depois indo 
para as questões sobre as conferências... depois, questões sobre o mundo, depois, 
questões sobre a verdade, sem respostas, é claro!»32

Esta repetida ironia é aqui destacada não somente por compor um certo estilo 
de ensino que caracteriza Foucault, isto é, o estilo do mestre que aproxima e se 
aproxima, que pode ser alegre porque para ser sério não precisa ser sisudo. Este 
destaque tem também outro horizonte. Ele anuncia ou introduz o tema do franco-
falar, a parresía. 

3. A lição da parresía 

Consideremos agora aulas e livros não somente sob o ângulo da forma de 
abordagem ou, se quisermos, de uma metodologia de ensino. Tomemos a noção 
de parresía que ocupou o núcleo substancial dos últimos estudos de Foucault 
como derradeira lição do mestre.

A noção de parresia se torna conhecida e incorporada ao repertório de Foucault 
a partir da publicação de seu ensinamento oral. Segundo Philippe Artières, até 
antes da edição dos Cursos (1997), 

o professor Foucault era desconhecido, ignorado, ou ao contrário, 
privilégio de alguns iniciados pouco preocupados em partilhá-lo; a 
edição dos cursos rompeu bruscamente esta ordem e deu a ver, ao 
mesmo tempo a todos os que não seguiram suas lições e a todo leitor 
do começo do século XXI, não somente uma lição, o desdobrar de um 
ensinamento. À questão . «Que é intervir?», veio juntar-se uma nova: 
«Que é ensinar?» 

30 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, terceira sessão do seminário, 225. (FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 205).
31 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, terceira sessão do seminário, 251. (FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 232).
32 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, quarta sessão do seminário, 255. (FOUCAULT, Michel. Dizer a 
verdade sobre si, 234).



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre» 323

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328

ISSN: 0719-7519

Revelou-se, continua Artières,
não somente quanto existe uma estratégia da tomada de palavra em 
Foucault, mas também e sobretudo, uma permanente busca ética da 
palavra. O mais belo testemunho deste procedimento é, sem dúvida, 
de ter feito disto, no último objeto de seu ensinamento, uma questão 
filosófica, a do «dizer verdadeiro»33.

A noção foi usada pela primeira vez no Curso A hermenêutica do sujeito. É quando, 
comenta Frédéric Gros, opera-se «a primeira grande análise da parresia»34. Em 
Dizer a verdade sobre si, a palavra é mencionada pelos organizadores já nas 
primeiras e nas últimas páginas da «Introdução»35.

Desde então, o tema tem sido objeto de muitos estudos, explorando sua 
riqueza de significações e de desdobramentos. Para este comentário, selecionei 
alguns poucos ângulos dentre os que estão presentes em A hermenêutica do sujeito 
e em Dizer a verdade sobre si.

Preliminarmente, relembro uma descrição feita por Frédéric Gros, que me 
parece forte e simples:

A parresia é um termo grego que significa o fato de «tudo dizer». 
«Tudo dizer» pode significar, sem dúvida, dizer qualquer coisa, sem 
triagem sem contenção nem entraves, mas também e principalmente, 
ousar dizer o que nossa tibieza ou nossa vergonha nos impedem de 
imediatamente expor − ou então, mais simplesmente: exprimir-se com 
sinceridade e franqueza. Falar sem pudor e sem medo. 36

a) Sentidos da noção
A terceira sessão do seminário em Dizer a verdade sobre si (que é quando o 
tema é desenvolvido), começa com observações sobre os sentidos da palavra, 
acrescentando, aos já conhecidos, sua origem etimológica: pan-rêsia, «que quer 
dizer a possibilidade, a liberdade, de dizer tudo o que se pensa»37. 

É também do Ciclo de Toronto que recolho uma passagem onde Foucault 
oferece uma síntese do sentido clássico da palavra, situando-a no conjunto de 
quatro noções. Primeiramente, democracia (dêmokratia): é o termo mais genérico, 
significa que todo aquele que tem estatuto de cidadão «exerce o poder na cidade». 
Segundo, isonomia: significa que a lei (nomos) «é a mesma para todo mundo», sem 

33 ARTIÈRES, Philippe. “Introduction” In FOUCAULT, Michel. Le Beau danger; entretien 
avec Claude Bonnefoy. Édition  établie et présentée par Philippe Artières. EHESS, Paris, 2011, 9. 
34 GROS, Frédéric. «La parrêsia chez Foucault». In GROS, Frédéric (org.). Foucault, le courage de la vérité. P.U.F., 
Paris, 156.
35 FRUCHAUD, Henri-Paul; LORENZINI, Daniele. «Introduction». In FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-
même, 11-12 e 21-23. FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre si, 11 e 20-23.
36 GROS, Frédéric. “Introduction” a M. Foucault, Discours et Vérité, précedé de La Parrêsia. Èdition et apparat 
critique par H. Fruchaud e D. Lorenzini. Paris, Vrin, 2016, 11-12.1. (FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre 
si, 20).
37 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, terceira sessão do seminário,  225. (FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 205).



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre»324

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328
ISSN: 0719-7519

privilégios entre os cidadãos. Terceiro, isêgoria: significa que todos têm do direito 
de tomar a palavra em público, isto é, «de intervir na cena política, de tomar a 
palavra em uma assembleia pública». Quarto, parrêsia: significa a liberdade no uso 
da palavra, isto é, «de falar e de dizer nas assembleias políticas tudo o que se pensa 
e tudo o que se acredita que seja verdadeiro ou útil para a cidade, ou justo, sem ser 
vítima das retaliações ligadas ao que se disse se as pessoas não estiverem de acordo 
com você»”38. Estas noções, como se vê, complementam-se.

b) Conduta ética e caráter político, risco e perigo  
A hermenêutica do sujeito desenvolve minuciosamente o ângulo ético da parresía, 
descrevendo-a, muito particularmente, nas relações entre o mestre ou o guia e seu 
discípulo ou dirigido39. Em Dizer a verdade sobre si, há várias remissões ao caráter 
político. Já na «Introdução», os organizadores escrevem:

Em Toronto, Foucault começa sua exposição [na terceira sessão do 
seminário] por uma definição da parresia na qual introduz a noção de 
perigo, alargando seu campo de exercício para o domínio da política. 
A parresia é ao mesmo tempo a liberdade e a obrigação de dizer a 
verdade nos domínios da ética e da política40 .

A esta dupla vertente da parresia − ética e política − associa-se, como mencionado 
na citação acima, a noção de perigo e, com ela, a de risco. Risco e perigo, para quem 
fala e para quem escuta: 

O conteúdo do que se diz é perigoso para os outros e o fato de dizê-
lo é perigoso para quem diz. Estes dois perigos, o perigo que vem do 
conteúdo e o perigo que vem do ato de falar, constituem, creio, a 
parresia, o jogo da parresia, o risco e o perigo da parresia41.

Aquele que fala arrisca-se ao dizer verdades que desagradam. E quem escuta 
corre riscos de cumplicidade ao acolher o dito. A partir daí, tocamos uma noção 
derivada, a de pacto parresiástico.

c) O pacto parresiástico 
A hermenêutica do sujeito remete, algumas vezes, à relação recíproca entre o 
parresiasta e quem o escuta. Mas lembra também o pacto do parresiasta consigo 
mesmo. Trata-se do comprometimento do mestre, do guia ou mesmo do político 

38 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, terceira sessão do seminário, 227-228. (FOUCAULT, Michel. 
Dizer a verdade sobre si, 207-208).
39 A este respeito, leia-se a dissertação de mestrado de Alessandro de Lima Francisco, “Relação com o outro e cuidado 
de si: um estudo sobre a mestria no Curso L’herméneutique du sujet, de Michel Foucault”, PUC/SP, fev./2011.
40 FRUCHAUD, Henri-Paul; LORENZINI, Daniele. «Introduction». In FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-
même, 22; cf. FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, terceira sessão do seminário, 225-227. (FOUCAULT, 
Michel. Dizer a verdade sobre si, 21 e p. 205-207).
41 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, terceira sessão do seminário, 231. (FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 210).



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre» 325

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328

ISSN: 0719-7519

consigo mesmo; é o  promissum suum, de Sêneca, citado por Foucault, traduzido 
por «pacto», «adequação do sujeito que fala ou do sujeito da enunciação com 
o sujeito da conduta». O compromisso consigo é condição para o pacto com o 
discípulo, o dirigido, o que escuta, condição para o que Foucault ali chama de 
«ensinamento da verdade»42. No sentido de comprometimento com o outro, a 
expressão «pacto parresiástico» aparece em outras ocasiões e em outros textos43. 
Ainda no início da terceira sessão do seminário, introduzindo o tema, diz Foucault 
que a parresia, mais do que a «pura e simples liberdade de falar», está «muito mais 
próxima de um pacto implícito ou eventualmente explícito entre aquele que fala 
e aquele que escuta»44. 

Ao parresiasta cabe o ensinamento, condicionado ao exemplo de sua própria 
conduta, ética e política. Ao discípulo, a capacidade de escutar. E eis que a noção 
de pacto parresiástico nos reconduz à questão que estivemos denominando de 
cuidados pedagógicos.

d) O posto de mestre e a disponibilidade da escuta
De um lado do pacto, do lado do mestre, o ensino. Na segunda sessão do seminário, 
Foucault reconstitui uma passagem de Epicteto para mostrar a curiosa semelhança 
(«réplica exata») com o discurso de Sócrates. De Epicteto (Cf. Diálogos, I,16): «...é 
esta minha obra, cumpro-a e não abandonarei meu posto por tanto tempo que 
isto me for permitido». De Sócrates (Cf. Apologia): «Fui designado a este posto 
por Deus, e não o abandonarei... »45 

A semelhança não é somente uma curiosidade, ela mostra o espelhamento de 
um mestre em seu mestre. E a reconstituição não é casual, pois, para Foucault, 
Sócrates é o modelo primeiro do mestre parresiástico, em quem encontra, como já 
se escreveu, seu «irmão longínquo»46.

Do outro lado do pacto, a escuta. A parresia só se completa quando à fala 
parresiástica corresponde a atenta postura de silêncio e escuta47.

e) Os oponentes da parresia
É aqui que reencontramos também a oposição da parresia aos seus adversários 
principais, a retórica e a lisonja. Caracterizadas que são pelo palrear, a tagarelice, 
rejeitam o silêncio e a escuta. Aqui, as figuras de Sócrates e Alcibíades mais uma 

42 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 388. (FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 491-
492.
43 Cf. indicações deste uso em Dire vrai sur soi-même, nota 7 da terceira sessão do seminário, 252. Na tradução 
brasileira, cf. nota 10, 210.
44 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, terceira sessão do seminário, 226. (FOUCAULT, Michel. Dizer 
a verdade sobre si, 206).
45 FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, segunda sessão do seminário, 206-207. (FOUCAULT, Michel. 
Dizer a verdade sobre si, 190-191).
46 GROS, Frédéric. «Introduction». In GROS, Frédéric. (org.). Foucault, le Courage de la vérité. P.U.F, Paris, 12.
47 Cf. FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 348-349 e 355-356. (FOUCAULT, Michel. A hermenêutica 
do sujeito, 440, 450).  



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre»326

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328
ISSN: 0719-7519

vez são referência. Plutarco, citado por Foucault, contrapõe, em Como distinguir 
o bajulador do amigo, o discípulo Alcibíades, «à frente dos bajuladores» à «doçura 
de Sócrates» na instrução dos jovens48. O tema é desenvolvido em várias passagens 
de A hermenêutica do sujeito, e retomado em Dizer a verdade sobre si49. Retórica, 
lisonja e seus derivados (demagogia, arrogância, etc.) são disfarces da parresia 
verdadeira; por conseguinte, mascaram também a relação autêntica do pacto entre 
mestre e discípulo.

  4. Alguma reflexão, para concluir

Gostaria de concluir com a lembrança, resumida, de um ensinamento de Foucault 
que, em minhas últimas comunicações, tenho feito questão de incluir, sistemática 
e deliberadamente. 

A parresia autêntica acaba por incorporar-se a um modo peculiar de pensar 
e praticar a filosofia, palavra e conduta, compreendida como atitude crítica. E a 
atitude crítica (ou parresiástica, se quisermos), implica a arte de não ser governado, 
não de modo absoluto, mas de «não ser governado assim, por estas pessoas, em 
nome destes princípios, em vista de tais objetivos e por meio de tais procedimentos, 
não assim, não por isso, não por estes», e, acrescentemos, «não por ele»50.

48 PLUTARCO, Como distinguir o Bajulador do amigo. Trad. C. Gambini. Scrinium, São Paulo, 1997, 22, 70, 76. 
49 Por exemplo, em FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même, terceira sessão do seminário, 242-245; quarta 
sessão do seminário, 260. (FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre si. 223-226; 237-238).
50 FOUCAULT, Michel. Qu’est-ce que la critique? suivi de La Culture de soi. Édition établie par FRUCHAUD, H. 
P.; DAVIDSON, A. I. Coll. Philosophie du présent. Vrin, Paris, 2015, 65. 



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre» 327

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328

ISSN: 0719-7519

Bibliografia 

ARTIÈRES, Philippe. «Introduction». In FOUCAULT, Michel. Le Beau danger- 
entretien avec Claude Bonnefoy. Édition établie et présentée par 
Philippe Artières. EHESS, Paris, 2011.

FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet. Édition établie sous la 
Direction de F. Ewald e A. Fontana, par F. Gros. Gallimard/Seuil, 
Paris, 2001.

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Trad. de Márcio Alves da 
Fonseca e Salma Tannus. Editora Martins Fontes, São Paulo, 2004.

FOUCAULT, Michel. Qu’est-ce que la critique? suivi de La Culture de soi. 
Édition établie par H. P. Fruchaud e A, I. Davidson. Coll. Philosophie 
du présent. Vrin, Paris, 2015.

FOUCAULT, Michel. Dire vrai sur soi-même. Conférences prononcées à 
l’Université Victoria de Toronto, 1982. Édition, introduction et 
apparat critique par Henri-Paul Fruchaud e Daniele Lorenzini. Coll. 
Philosophie du présent. Vrin, Paris, 2017.

FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre si. Trad de Salma Tannus Muchail. 
Ubu, São Paulo, 2022.

FRANCISCO, A. de Lima. «Relação com o outro e cuidado de si: um 
estudo sobre a mestria no Curso L’Herméneutique du sujet, de 
Michel Foucault», dissertação de Mestrado em Filosofia,  PUC/SP, 
fev./2011.

FRUCHAUD, H.; LORENZINI, D. «Introduction». In FOUCAULT, Michel. 
Dire vrai sur soi-même. Conférences prononcées à l’Université Victoria de 
Toronto, 1982. Édition, introduction et apparat critique par Henri-
Paul Fruchaud e Daniele Lorenzini. Coll. Philosophie du présent. Vrin, 
Paris, 2017.

GROS, Frédéric. «Situation du cours». In FOUCAULT, Michel. 
L’herméneutique du sujet, Édition établie sous la Direction de 
François Ewald e A. Fontana, par Frédéric Gros. Gallimard/Seuil, 
Paris, 2001.

GROS, Frédéric. «Introduction». In GROS, Frédéric. (org.). Foucault, le courage 
de la vérité. P.U.F, Paris, 2002.

GROS, Frédéric. «La Parrêsia chez Foucault». In GROS, Frédéric. (org.). Foucault, 
le courage de la vérité. P.U.F, Paris, 2002.



MUCHAIL, Salma Tannus «Foucault, mestre»328

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 315-328
ISSN: 0719-7519

GROS, Frédéric. «Introduction» a M. Foucault, Discours et Vérité, précedé de La 
Parrêsia. Édition et apparat  critique par H. Fruchaud e D. Lorenzini. 
Coll. Philosophie du present. Vrin, Paris, 2016.

PLUTARCO. Como distinguir o bajulador do amigo. Trad. C. Gambini. 
Scrinium Editora, São Paulo, 1997.


