
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18083880
[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

Ascese e práticas da liberdade

Ascesis and practices of freedom 

Oswaldo Giacoia Junior
U. E. de Campinas (UNICAMP) – P. U. C. do Paraná (PUC-PR), Brasil

ogiacoia@hotmail.com 

Resumo: Partindo das relações entre 
história e genealogia, o presente 
artigo dedica-se a uma reflexão sobre 
a persistência e as transformações do 
tema da subjetividade na obra de Michel 
Foucault, em particular sob a perspectiva 
das relações entre o sujeito, os jogos 
de verdade e as tecnologias de poder, 
levando em consideração a importância 
da crítica de Friedrich Nietzsche para a 
arqueogenealogia de Michel Foucault.

Palavras-chave: história; genealogia; 
sujeito; verdade; liberdade

Abstract: Starting from the relationship 
between history and genealogy, this 
article is dedicated to a reflection on the 
persistence and transformations of the 
theme of subjectivity in the work of Michel 
Foucault, in particular from the perspective 
of the relationship between the subject, 
the games of truth and the technologies of 
power, taking into account the importance 
of Friedrich Nietzsche’s critique for Michel 
Foucault’s archeogenealogy.

Keywords: history; genealogy; subject; 
truth; freedom

Fecha de recepción: 31/07/2025. Fecha de aceptación: 07/12/2025.

Apresentado no Simpósio Nacional 40 anos de A hermenêutica do sujeito, de Michel Foucault, de 20 a 24 de Junho 
de 2022. O Simpósio foi organizado por Tereza C Calomeni, professora do Programa de Pós-Graduação em Filosofia 
e do Departamento de Filosofia da Universidade Federal Fluminense (UFF).

Oswaldo Giacoia Junior (brasileiro) é Professor Titular (aposentado) do Departamento de Filosofia da Universidade 
Estadual de Campinas (UNICAMP) e do Programa de Pós Graduação em Filosofia da Pontifícia Universidade 
Católica do Paraná (PUC-PR). É doutor em Filosofia pela Freie Universität Berlin. Realizou três estágios pós-
doutorais em Filosofia em Berlin (Freie Universität), em Viena (Universität Wien) e em Lecce (Università del 
Salento). É pesquisador 1B do CNPq. Autor, entre outros, dos livros: Perspectivismo e Interculturalidade (N-1, 2025); 
Ressentimento e Vontade (Via Verita, 2021); Agamben; por uma Ética da Vergonha e do Resto (N-1, 2018); Nietzsche; o 
humano entre a memória e a promessa (Vozes, 2013); Heidegger Urgente; introdução a um Novo Pensar (Três Estrelas, 
2014).



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade»302

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314
ISSN: 0719-7519

Em Nietzsche, la généalogie, l’histoire, publicado em 1971, e incluído estrategicamente 
na coletânea de textos intitulada Microfísica do poder, Foucault procura reconstituir, 
na filosofia de Nietzsche, a rede de relações conceituais e operações metodológicas 
que distinguia uma da outra, fazendo-as, no entanto, comunicar a segunda de suas 
considerações extemporâneas (Vantagem e desvantagem da história para a vida) e 
o empreendimento histórico-filosófico da genealogia da moral. Interessava então 
fundamentalmente a Foucault indicar as principais transformações que marcam a 
transição da crítica ao historicismo e positivismo da segunda extemporânea para 
a «wirkliche Historie» que, para Foucault, seria propriamente a genealogia. Trata-
se, a saber, da correspondência, termo a termo, entre: as modalidades de história 
monumental, substituída pelo uso parodístico da história, destruidor da realidade 
e oposto à história-reminiscência; o uso dissociativo e destruidor da identidade, 
oposto à história antiquária, ou seja, história-continuidade ou tradição; e o uso 
sacrifical e destruidor da verdade e do sujeito, contraposta à história-conhecimento 
ou crítica, numa distinção correspondente às modalidades de historiografia 
especificadas pelo jovem Nietzsche em sua extemporânea sobre a história. 

 No curso e como resultado de tais operações, 
Em certo sentido a genealogia retorna às três modalidades que 
Nietzsche reconhecia em 1874. Retorna a elas, superando objeções 
que ele lhes fazia então em nome da vida, de seu poder de afirmar 
e criar. Mas retorna a elas metamorfoseando-as: a veneração dos 
monumentos torna-se paródia; o respeito às antigas continuidades 
torna-se dissociação sistemática; a crítica das injustiças do passado pela 
verdade que o homem detém hoje torna-se destruição do sujeito de 
conhecimento pela injustiça própria da vontade de saber.1 

Este uso da história mencionado por último é de importância capital: a destruição 
por Nietzsche do sujeito do conhecimento. Trata-se da injustiça que, para 
Nietzsche, é ínsita à vontade de saber e remete à análise histórica desta mesma 
vontade, do querer-saber que atravessa a história da humanidade e que traz à 
luz a injustiça perspectiva inerente a todo conhecimento, ou seja, a tomada de 
consciência de que o conhecimento e o sujeito do conhecimento não têm um 
direito a uma verdade metafísica ou supra-histórica, como fundamento último de 
todo saber. 

À vista desses usos da história, mencionados por Foucault como operações 
parodísticas, dissociativas e sacrificiais, necessárias à constituição do projeto 
genealógico de Nietzsche, compreendemos não apenas por que a genealogia 
se torna história efetiva, mas também algo ainda mais curioso. O que se pode 
entrever, com auxílio desta análise, é nada menos que uma reflexão que pode ser 
aplicada ao trabalho arqueogenealógico do próprio Foucault. Tome-se, para tanto, 

1 FOUCAULT, Michel. «Nietzsche, la généalogie, l’histoire». In BACHELARD, Suzanne. Hommage a Jean 
Hyppolite. PUF, Paris, 1971, 172. 



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade» 303

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314

ISSN: 0719-7519

como exemplo, o caráter acontecimental dos enunciados, que corresponde ao uso 
dissociativo e destruidor das identidades, assim como ao uso sacrificial da história, 
que corresponde ao desaparecimento do sujeito e à destruição «da» verdade – 
consequências que repercutem diretamente sobre os próprios projetos filosóficos 
de Foucault. 

O que se considera e problematiza aqui é, sem dúvida, o próprio conceito 
de experiência, e de sujeito, considerado como condição de possibilidade da 
experiência, seja em chave existencialista ou fenomenológica, como base e ponto 
de partida para uma teoria das formas de conhecimento, seja também no sentido 
do sujeito-substância, do sujeito jurídico e categorial, entendido como suporte 
ou substrato de direitos e obrigações. Referindo-se a Nietzsche, Foucault aponta 
para uma operação de problematização da experiência, que passa a ser analisada 
como racionalização de processos históricos, dos quais resulta a formação de 
sujeitos ou de subjetividades – ou diferentes «possibilidades de organização de 
uma consciência de si», na ausência de qualquer teoria a priori do sujeito.

Encontramos esses traços presentes já na arqueologia de Foucault. Assim é que 
A arqueologia do saber tematiza justamente este aspecto dissociativo: a relação entre 
o tempo e o acontecimento no horizonte descerrado entre «a língua, que define o 
sistema de construção das frases possíveis, e o corpus que recolhe passivamente as 
palavras pronunciadas», problematizando a singularidade dos acontecimentos por 
meio do conceito de arquivo. Neste sentido, o arquivo deve ser situado no registro 
de uma prática discursiva, aquele de 

uma prática que faz surgir uma multiplicidade de enunciados como 
tantos acontecimentos regulares, como tantas coisas oferecidas ao 
tratamento e à manipulação. O arquivo não tem o peso da tradição; 
não constitui a biblioteca sem tempo nem lugar de todas as bibliotecas, 
mas não é, tampouco, o esquecimento acolhedor que abre a qualquer 
palavra nova o campo de exercício de sua liberdade; entre a tradição 
e o esquecimento, ela faz aparecerem as regras de uma prática que 
permite aos enunciados subsistirem e ao mesmo tempo se modificarem 
regularmente. É o sistema geral da formação e da transformação dos 
enunciados.2 

Nessa acepção, o arquivo é a lei do que pode ser dito numa determinada 
sociedade, numa certa época de sua história, é o sistema que rege o surgimento 
dos enunciados possíveis, que se efetuam como o que Foucault denomina de 
acontecimentos singulares: 

É evidente que não se pode descrever exaustivamente o arquivo de 
uma sociedade, de uma cultura ou de uma civilização; nem mesmo, 
sem dúvida, o arquivo de uma época. Por outro lado, não nos é 
possível descrever nosso próprio arquivo, já que é no interior de suas 

2 FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Trad. Luis Felipe Baeta Neves. Vozes, Petrópolis, 1972, 162.



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade»304

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314
ISSN: 0719-7519

regras que falamos, já que é ele que dá ao que podemos dizer – e a ele 
próprio, objeto de nosso discurso – seus modos de aparecimento, suas 
formas de existência e de coexistência, seu sistema de acúmulo, de 
historicidade e desaparecimento. O arquivo não é descritível em sua 
totalidade e é incontornável em sua atualidade.3 

A arqueologia, assim praticada por Foucault, pode ser caracterizada como a 
descrição dos discursos em sua positividade de práticas especificadas pela lei do 
arquivo, considerado como o sistema geral de relações entre o dito e o não dito. 
Considerado em seu estatuto e função, o arquivo é o elemento em cujo âmbito são 
pronunciados, fixados, transformados, acumulados e conservados os enunciados 
que determinam o conjunto do saber de uma sociedade, numa certa época, que 
determinam, portanto, tanto os objetos e conceitos, quanto os métodos, regras e 
procedimentos para sua apreensão, bem como o sujeito desses saberes, do ponto 
de vista da função que o mesmo desempenha na produção de enunciados, ou seja, 
a função enunciativa do sujeito na linguagem.

É o que Foucault denominará mais tarde de problematização do sujeito no 
modelo dos discursos científicos, do homem como indivíduo falante, ser vivo e 
trabalhador, no quadro das empiricidades surgidas na transição das formações 
discursivas constituídas pela história natural, análise das riquezas e gramática 
geral para a biologia, economia política e filologia. Neste sentido, os enunciados, 
tomados como acontecimentos situados em coordenadas espaciais e temporais, 
são produzidos e reproduzidos, transmitidos, modificados e conservados no 
elemento do arquivo, que é o campo próprio da atualidade do que se pode saber 
e dizer num determinado momento histórico. Trata-se, portanto, de um conjunto 
de regras para a produção da verdade na circunscrição de diferentes campos de 
saber, uma gama de procedimentos e práticas discursivas e extradiscursivas para a 
elaboração de teorias e domínios experimentais, no interior dos quais são definidos 
objetos, conceitos, princípios e métodos, que qualificam seus respectivos sujeitos e 
conduzem a resultados que, de conformidade com as normativas procedimentais, 
podem ser considerados verdadeiros ou falsos, válidos ou inválidos. Decorre daí 
que não podemos descrever o nosso próprio arquivo, já que é nele somente que 
podemos pensar e dizer o que conhecemos e falamos. 

Por causa disso, quando nos perguntamos por nós mesmos e por nossa própria 
atualidade, isso ocorre porque já principiamos a deixar de ser quem somos, 
porque, de certo modo, transpomos o limiar sacrificial que liquida a identidade 
do próprio sujeito do conhecimento. É em virtude disso que Foucault encerra 
a introdução à sua Arqueologia do saber com um fulminante exercício de ironia 
filosófica, colocando em questão o acontecimento de sua própria obra: 

Acredita que eu me teria obstinado, cabeça baixa, se eu não preparasse 
– com as mãos um pouco febris – o labirinto onde me aventurar, 

3 FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber, 162.



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade» 305

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314

ISSN: 0719-7519

deslocar meu propósito, abrir-lhe subterrâneos, enterrá-lo longe dele 
mesmo, encontrar-lhe desvios que resumem e deformam seu percurso, 
onde me perder, e aparecer finalmente diante de olhos que eu não teria 
mais que encontrar. Mais de um, como eu sem dúvida, escreveu para 
não ter mais fisionomia. Não me pergunte quem sou eu e não me diga 
para permanecer o mesmo: é uma moral de estado civil; ela rege nossos 
papéis. Que ela nos deixe livres quanto se trata de escrever.4

Esta conclusão de A arqueologia do saber pode ser considerada uma antevisão da 
nova problematização do sujeito que estava em gestação, e que seria feita no marco 
teórico e genealógico das instituições e práticas coercitivas. Com efeito, como 
reconheceu Roberto Machado, 

o propósito da análise arqueológica consistia em descrever a 
constituição das ciências humanas a partir de uma interrelação de 
saberes, do estabelecimento de uma rede conceitual que lhes criam o 
espaço de existência, deixando propriamente de lado as relações entre 
os saberes e as estruturas econômicas e políticas5. 

Daí em diante, o trabalho prioriza o modelo das instituições de sequestro, 
sobretudo aquelas da disciplina, adestramento, vigilância e exame, os dispositivos 
de controle, acentuando o papel das tecnologias políticas para exercício do poder, 
seus efeitos no contexto de relações de força. 

Respeitando as diferenças entre o registro positivo destas descrições e análises, 
os distintos modos de funcionamento de práticas discursivas e extradiscursivas 
historicamente datadas – que são também dispositivos de poder exercendo-se em 
estratos diferentes da sociedade, em domínios variados –, as pesquisas de Foucault 
se opõem tanto a uma concepção jurídico-liberal de poder político (designada 
por vezes  como axiomática jurídica) quanto a «uma certa concepção marxista» 
do mesmo, mais precisamente o economicismo fundado no modelo da base e 
superestrutura. Neste último caso, o poder teria como função essencial instituir, 
manter e reproduzir uma dominação de classe, ou seja, estabilizar relações sociais 
de produção econômica fundadas na apropriação das forças produtivas e na 
propriedade privada dos meios de produção. Os paradigmas para a compreensão 
da soberania seriam, desta feita e mais uma vez, a troca de bens e propriedade, a 
forma jurídica do contrato, a economia da produção e circulação do valor.  

 Suas análises não se orientam pela clássica questão ontológica, que se pergunta 
pelo que seja essencialmente o poder, mas por uma descrição de seus modos 
diversos de funcionamento e campos de aplicação, dos múltiplos efeitos de poder 
aplicado aos corpos. A pergunta O que é isto, O Poder? pressupõe uma concepção 
jurídico-substancialista que apreende o poder como uma coisa de que se tem 
a propriedade, uma entidade passível de aquisição, conservação, transmissão 
hereditária, transferência, total ou parcial, por meio de um dispositivo cuja forma 
4 FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber, 26 e seguintes.
5 MACHADO, Roberto. «Por uma genealogia do poder». In FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Trad. 
Roberto Machado. Graal, Rio de Janeiro, 1979, XI.



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade»306

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314
ISSN: 0719-7519

jurídica geral é o contrato – sendo a própria fundação da soberania política 
plasmada sobre o modelo contratual da troca. A resposta a este tipo de pergunta 
metafísica seria a reificação ou a necessária representação de uma hipóstase do 
poder, que Foucault recusa, tanto quanto afasta a premissa do economicismo 
marxista, lastreada na «funcionalidade econômica». 

Para Foucault, o poder não é, mas atua, circula, se exerce e produz efeitos. 
Foucault suspeita de que talvez não seja mesmo possível enunciar qualquer 
definição essencial do poder, dada sua incontornável autorreferencialidade: pois 
fixar determinações de essência já constitui um ato, exercício e efeito de poder. 
Recusa, portanto, de esquemas prontos, baseados em estrutura política, de classe 
social ou econômica, como senhor e escravo. A genealogia foucaultiana dedica-
se, então, em perspectiva histórico-filosófica, à investigação das relações entre 
a formação dos saberes e os mecanismos de poder, entre os regimes de verdade 
e as tecnologias para o exercício de poder; seu campo principal de incidência 
são, então, instituições como a psiquiatria, o sistema penal, as práticas de 
encarceramento, as escolas, fábricas, usinas, hospitais, arranjos arquitetônicos, 
prisões. 

Por sua vez, nas obras produzidas no final de sua vida, Foucault terá 
como instrumentário analítico os conceitos de biopolítica, biopoder e 
governamentalidade. E também a esse respeito, as genealogias de Michel 
Foucault articulam as lutas políticas com a memória social, descrevendo as forças 
históricas em seu enfrentamento concreto, nos embates efetivos que tornaram 
possíveis diferentes configurações culturais, com suas respectivas formas de vida. 
Especialmente em A hermêutica do sujeito, o pensamento se reorganiza, o problema 
se reatualiza, mas conserva suas colunas de sustentação. É neste horizonte que 
adquire contornos pronunciados a temática da espiritualidade como ascese, das 
práticas de ascetismo como relação de si consigo mesmo, nos termos do binômio 
conhecimento de si e cuidado de si, com suas regras e técnicas para estilização de 
um éthos a ser entendido como forma concreta de vida.

Com o cuidado de si e a estética da existência, Foucault procurou seguir o fio 
condutor da práxis como autoformação ascética do sujeito, tomando para tanto 
a liberdade como condição ontológica da ética e a ética como forma refletida 
da liberdade. Este modo de correlacionar ética e liberdade abre o horizonte para 
uma modalidade ampliada de compreensão do poder e de relações de poder que 
implica uma outra configuração da obra de Foucault – mesmo que nucleada nos 
polos da verdade e do sujeito.

Transformação à primeira vista desconcertante, que coloca os exercícios 
espirituais e a ascese em direta conexão com as tecnologias de poder; mas um 
poder que adquire nova figura: aquela de relações de poder analisadas como 
jogos estratégicos, livres e reversíveis, entre liberdades para tentar determinar 
comportamentos. Transformação, certamente, mas não de todo insólita, se 



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade» 307

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314

ISSN: 0719-7519

considerarmos algum precedente, e sobretudo, uma vez mais, aquele de Nietzsche, 
para quem a filosofia é «a mais espiritual vontade de poder»6. 

Por isto, Foucault se considera autorizado a afirmar com segurança: 
O problema das relações entre o sujeito e os jogos de verdade, eu 
o tinha enfocado até aí a partir seja de práticas coercitivas – como 
no caso da psiquiatria e do sistema penitenciário –, seja nas formas 
dos jogos teóricos ou científicos – como a análise das riquezas, da 
linguagem e do ser vivo. Agora, nos meus cursos no Collège de France, 
eu tentei apanhá-lo por meio do que poderíamos chamar uma prática 
de si, que é, creio eu, um fenômeno muito importante em nossas 
sociedades desde a época greco-romana – mesmo se ele não foi muito 
estudado. Essas práticas de si tiveram nas civilizações grega e romana 
uma importância e sobretudo uma autonomia muito maior do que 
na sequência, quando elas foram investidas, até um certo ponto, por 
instituições religiosas, pedagógicas ou de tipo médico e psiquiátrico7.

Neste contexto, a ascese é compreendida em sentido amplo: não como uma 
moral da renúncia, expressa nos ideais monásticos de pobreza e castidade 
voluntárias, de estrita obediência a um código de regras religioso-morais, mas 
como autoelaboração do sujeito, estilização do modo de vida que toma a si mesma 
como matéria a ser configurada; como um processo por meio do qual o sujeito é 
transformado, profundamente afetado por sua própria prática, alcançando assim, 
por meio de exercícios físicos e espirituais, a configuração de uma determinada 
figura individual e pública – por conseguinte, uma estética da existência, no 
sentido lato de dar forma e de ser afetado por.

Diretamente confrontado com a concentração de seus interesses de pesquisa 
em torno da espiritualidade e das práticas ascéticas, em resposta a uma pergunta 
sobre se, no fundo, não estaríamos em face de uma nova Genealogia da moral, nos 
termos do empreendimento de Nietzsche, Foucault respondeu: «Se não estivesse 
aí o pesado título e a grandiosa pregnância, que Nietzsche deu a ele, então eu diria 
que sim. »8

É o que fica claro, por exemplo, na seguinte passagem:
Com o Cristianismo, vimos instaurar-se lentamente, progressivamente, 
uma mudança em relação às morais antigas, que eram essencialmente 
uma prática, um estilo de liberdade. Naturalmente, havia também 
certas normas de comportamento que regulavam a conduta de cada 
um. Mas a vontade de ser um sujeito moral, a busca de uma ética 
da existência eram, principalmente na Antiguidade, um esforço 
para afirmar sua própria liberdade e para dar à sua própria vida uma 

6 Cf. Aforismo 9, de Além de bem e mal, de Nietzsche.
7 Foucault, Michel. «L’éthique du souci de soi comme pratique de la liberté» (entretien avec H. Becker, R. Fornet-
Betancourt, A. Gomez-Müller, 20 janvier 1984), Concordia. Revista internacional de filosofia, nº 6, juillet-décembre 
1984, 99-116. In Dits et Écrits IV. 1980-1988. Gallimard, Paris, 1994, 709.
8 FOUCAULT, Michel. «Une esthétique de l›existence» (entretien avec A. Fontana), Le Monde, 15-16 juillet 1984, 
XI. In Dits et Écrits IV. 1980-1988. Gallimard, Paris, 1994, 731 e seguintes.



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade»308

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314
ISSN: 0719-7519

certa forma na qual se podia reconhecer-se, ser reconhecido pelos 
outros, e a posteridade mesma podia encontrar um exemplo. Esta 
elaboração de sua própria vida como uma obra de arte pessoal, mesmo 
se ela obedecia a cânones coletivos, estava no centro, parece-me, da 
experiência moral, da vontade de moral na Antiguidade, enquanto 
que, no Cristianismo, com a religião do texto, a ideia de uma vontade 
de Deus, o princípio de uma obediência à moral, tomava muito mais 
a forma de um código de regras (apenas certas práticas ascéticas eram 
mais ligadas ao exercício de uma liberdade pessoal). Da Antiguidade 
ao Cristianismo passa-se de uma moral que era essencialmente busca 
de uma ética pessoal a uma moral como obediência a um sistema de 
regras. E se eu estou interessado pela Antiguidade, é que, por toda 
uma série de razões, a ideia de uma moral como obediência a um 
código de regras está a ponto, agora, de desaparecer, já desapareceu. E 
a esta ausência de moral responde, deve responder, uma busca que é 
aquela de uma estética da existência9. 

Trata-se de responder pelo pensamento a este desaparecimento, a esta ausência 
da moral, considerando a possibilidade de pensar uma modalidade de relações 
de poder que não se confunde nem com o poder pensado tradicionalmente em 
termos de soberania – o poder de fazer morrer e deixar viver, tal como enunciado na 
fórmula do moderno direito natural, como princípio fundacional da modernidade 
política –, nem com a biopolítica, com as tecnologias de poder disciplinar e 
regulamentar-previdenciário. No capítulo em que Foucault trata pela primeira vez 
da biopolítica, no primeiro volume da História da sexualidade; a vontade de saber, 
ele descreve essas duas modalidades fundamentais de poder no mundo moderno, 
a soberania e a biopolítica, e delineia o traçado geral do campo de suas futuras 
investigações:

E contra esse poder ainda novo no século XIX, as forças que resistem 
tomaram apoio sobre aquilo mesmo que ele investe – quer dizer, sobre 
a vida e o homem enquanto ele é um ser vivente. Desde o século 
passado, as grandes lutas que colocam em questão o sistema geral 
de poder não se fazem mais em nome de um retorno aos antigos 
direitos, ou em função do sonho milenar de um ciclo dos tempos e 
de uma idade de ouro. [...] É a vida, muito mais que o direito, que se 
tornou, então, o que está em jogo nas lutas políticas, mesmo se estas 
se formulem por meio de afirmações de direito. O «direito» à vida, ao 
corpo, à saúde, à felicidade, à satisfação das necessidades, o «direito», 
para além de todas as opressões ou «alienações», de reencontrar 
isso que somos e tudo aquilo que podemos ser, esse «direito» tão 
incompreensível para o sistema jurídico clássico, foi a réplica política a 
todos os procedimentos novos de poder que, também eles, não fazem 
parte do direito tradicional de soberania”10.

9 FOUCAULT, Michel. «Une esthétique de l›existence» (entretien avec A. Fontana), Le Monde, 15-16 juillet 1984, 
XI, 731 e seguintes.
10 FOUCAULT, Michel. Histoire de la sexualité, vol. I, La volonté de savoir. Gallimard, Paris, 1976, 81-91. 



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade» 309

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314

ISSN: 0719-7519

No espaço aberto por este horizonte, ressurgem então, ao longo dos cursos 
ministrados por Foucault no Collège de France durante os anos 1980, questões 
que são repostas com as devidas transformações, mas com ênfase redobrada; em 
particular, a rejeição – que reverbera as posições de Nietzsche – de toda teoria a 
priori do sujeito, recusa do sujeito como substância, a concepção do sujeito como 
forma – a forma-sujeito, que não é sempre permanentemente idêntica a si mesma, 
mas configura-se diversamente em diferentes instâncias e modalidades de efetivação, 
em distintos planos de relacionamento social. Há, decerto, relações e interferências 
entre as diferentes formas de sujeito (como eleitor, cidadão, trabalhador, estudante, 
parceiro sexual, doente, delinquente, louco, etc.), mas elas não são redutíveis a um 
tipo homogêneo, unitário e estável de subjetividade. A ideia-força que anima a 
genealogia dos modos e figuras de subjetividade praticada por Michel Foucault é 
aquela segundo a qual a constituição histórica dessas diferentes formas de sujeito 
pode e deve ser analisada com base em sua inserção em regimes de verdade, a partir 
de tecnologias de poder político, nos marcos de uma analítica das práticas sócio-
políticas coercitivas e dos games ou jogos de linguagem historicamente determinados. 
A hermenêutica do sujeito é um fruto tardio desta investigação. Referindo-se à 
diferença entre os livros publicados antes de A hermenêutica do sujeito, especialmente 
à História da loucura, Vigiar e punir e A vontade de saber, Foucault afirma: 

Não creio que haja uma grande diferença entre estes livros e os 
anteriores. Quando se escrevem livros como esses, a gente bem que 
poderia, de muito bom grado, modificar fundamentalmente o que 
pensa, e colocar-se no fim como totalmente outro em relação ao que 
se era no início. No entanto, a gente constata, então, que no fundo 
relativamente pouco se alterou. Talvez se tenha mudado a maneira 
de ver, tenha se arredondado o problema, que é sempre o mesmo, 
a saber, as relações entre o sujeito, a verdade e a constituição da 
experiência. Eu tentei analisar como certos domínios, como aqueles 
da loucura, da sexualidade, da delinquência, podem entrar de novo 
num determinado jogo de verdade, e como, por outro lado, por meio 
desta introdução da práxis humana e do comportamento no jogo da 
verdade o próprio sujeito se experimenta como afetado por isso. Este 
era o problema da história da loucura, da sexualidade11.

As análises do poder são feitas, desde então, a partir da liberdade ou de estratégias 
de governamentalidade – e não a partir das teorias do Estado e das instituições 
políticas. Tais liberdades não são tratadas como prerrogativas jurídicas ou direitos 
conferidos pela instituição da sociedade política, ou por ela subtraídos de seus 
titulares, mas o que importa é fazer valer a liberdade do sujeito em sua relação 
consigo e com os outros, constituindo o que Foucault denomina como «a própria 
matéria da ética», ou o éthos como forma concreta da liberdade. 

11 FOUCAULT, Michel, M. «Une esthétique de l’existence.» (entretien avec A. Fontana), Le Monde, 15-16 juillet 
1984, XI, 731s.



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade»310

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314
ISSN: 0719-7519

 Desse modo, embora esta relação a si não seja excludente de outras modalidades 
de resistência possível ao poder, Foucault considera que em seu conceito de 
governamentalidade está implicada também uma relação de si a si, que integra o 

conjunto das práticas pelas quais podemos constituir, definir, 
organizar, instrumentalizar estratégias que os indivíduos, em sua 
liberdade, podem ter uns em face dos outros. São indivíduos livres que 
tentam controlar e determinar, delimitar a liberdade dos outros, e, para 
fazê-lo, dispõem de certos instrumentos para governar os outros. Isso 
certamente repousa, então, sobre a liberdade, sobre a relação de si a si 
e a relação ao outro12. 

Percebe-se, portanto, a ubiquidade do problema ao qual, quer me parecer, Michel 
Foucault dedicou grande parte de sua vida e toda sua obra: a trama das relações 
entre os jogos de verdade e as tecnologias de poder, e isto inclui necessariamente 
um vínculo originário entre filosofia e política, uma compreensão original tanto 
de filosofia como de política. Com o cuidado de si e a estética da existência, este 
componente domina o proscênio, pois Foucault tratou de pensar a verdade e a 
subjetividade na transição entre ética e ontologia, isto é, a ética como concreção da 
liberdade, o que permite ampliar o campo de compreensão do poder e as relações 
de poder. Este é, então, o contexto adequado para o esclarecimento do que se deve 
entender por poder ou relações de poder, pelo vínculo entre política e filosofia no 
pensamento de Foucault, na medida em que, na transição para a ética do cuidado 
de si, Foucault reconhece ter depurado suas categorias analíticas do poder, um 
conceito que, segundo ele, foi mal definido pela filosofia política.

Eu mesmo não estou seguro, quando eu comecei a me interessar por 
esse problema do poder, de ter falado disso muito claramente, nem de 
ter empregado as palavras que teriam sido necessárias. Agora eu tenho 
uma visão mais clara de tudo isso; parece-me que é preciso distinguir 
as relações de poder como jogos estratégicos entre as liberdades – jogos 
estratégicos que fazem com que uns tentem determinar as condutas 
dos outros, ao que os outros respondem tentando não deixar que suas 
condutas sejam determinadas, ou, em troca, tentando determinar 
a conduta dos outros – e os estados de dominação, que são aquilo 
que de ordinário chamamos o poder. Entre os dois, entre os jogos 
de poder e os estados de dominação, vocês têm as tecnologias de 
governamentalidade, dando a esse termo um sentido muito amplo – é 
tanto a maneira como se governa sua mulher, seus filhos, quanto como 
se governa uma instituição. A análise dessas técnicas é necessária, 
porque é muito frequentemente por meio desse gênero de técnicas 
que se estabelecem e se mantém estados de dominação. Em minha 
análise do poder, há estes três níveis: as relações estratégicas, as técnicas 
de governo e os estados de dominação13. 

12 FOUCAULT, Michel. «L’éthique du souci de soi comme pratique de la liberté». (entretien avec H. Becker, R. 
Fornet-Betancourt, A. Gomez-Müller, 20 janvier 1984), Concordia. Revista internacional de filosofia, nº 6, juillet-
décembre 1984, 99-116. In Dits et Écrits IV, nº 356, 708 e seguintes. 
13 FOUCAULT, Michel. «L’éthique du souci de soi comme pratique de la liberté.» (entretien avec H. Becker, R. 



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade» 311

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314

ISSN: 0719-7519

A partir de então, não se tratava mais, para Foucault, nem da soberania, nem do par 
biopolítico disciplina/regulação previdenciária, mas de relações de poder pensadas 
num outro registro, aquele dos jogos estratégicos entre liberdades. Relações de poder 
pressupõem sujeitos livres – e não objetos disponíveis; tais relações se caracterizam 
por sua labilidade, mutabilidade, mobilidade, instabilidade, reversibilidade, tanto no 
plano das relações amorosas como no das relações econômicas e institucionais. Aqui 
Foucault pensa em formas de subjetivação, de relação para consigo mesmo e com os 
outros, que são relações políticas de poder, mas que nada têm a ver com dominação. 

«Isso nos leva ao problema do que eu entendo por poder», escreve Michel 
Foucault: 

Eu quase não emprego a palavra poder, e se às vezes o faço, é sempre 
para ser breve em relação à expressão que eu utilizo sempre: as relações 
de poder. Mas existem esquemas totalmente prontos: quando falamos 
de poder, as pessoas pensam imediatamente numa estrutura política, 
um governo, uma classe social dominante, o mestre em face do escravo, 
etc. Não é, em absoluto, nisso que eu penso quando falo de relações 
de poder. Eu quero dizer que, nas relações humanas, quaisquer que 
elas sejam – quer se trate de se comunicar verbalmente, como nós 
o fazemos agora, ou se trate de relações amorosas, institucionais ou 
econômicas –, o poder está sempre presente: quero dizer a relação na 
qual um quer tentar dirigir a conduta do outro. São, portanto, relações 
que se pode encontrar em diferentes níveis, sob diferentes formas: 
essas relações de poder são relações móveis, quer dizer, que elas podem 
se modificar, que elas não são dadas de uma vez por todas. É preciso 
notar também que não pode haver relações de poder senão na medida 
em que os sujeitos são livres. Se um dos dois estivesse completamente 
à disposição do outro, e se tornasse sua coisa, um objeto sobre o qual 
ele pudesse exercer uma violência infinita e ilimitada, não haveria 
relações de poder. É preciso, portanto, para que se exerça uma relação 
de poder, que haja sempre dos dois lados pelo menos uma certa forma 
de liberdade14. 

Mesmo em face de um desequilíbrio extremo entre as forças em jogo numa 
relação de poder, só existe efetivamente poder na ausência da onipotência. No 
limite derradeiro, um poder só pode exercer-se como tal quando resta ainda ao 
outro a possibilidade de resistir a ele, com violência se necessário ou possível, mas 
também por astúcia ou subtração como estratégias de inversão da relação. É o que 
Nietzsche tinha formulado também em seus próprios termos: 

Quando alguém se sujeita sob condições a um outro mais poderoso, 
o caso de uma cidade sitiada, por exemplo, a condição que opõe a 

Fornet-Betancourt, A. Gomez-Müller, 20 janvier 1984), Concordia. Revista internacional de filosofia, nº 6, juillet-
décembre 1984, 99-116, 708 e seguintes.
14 FOUCAULT, Michel. «L›éthique du souci de soi comme pratique de la liberté» (entretien avec H. Becker, R. 
Fornet-Betancourt, A. Gomez-Müller, 20 janvier 1984), Concordia. Revista internacional de filosofia, nº 6, juillet-
décembre 1984, 99-116, 719-721.



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade»312

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314
ISSN: 0719-7519

isso é poder destruir-se a si mesmo, incendiar a cidade, causando 
assim ao poderoso uma grande perda. Por isso ocorre uma espécie de 
paridade, com base na qual se podem estabelecer direitos. O inimigo 
enxerga vantagem na conservação. – Nesse sentido há também 
direitos entre escravos e senhores, isto é, exatamente na medida em 
que a posse do escravo é útil e importante para o seu senhor. O direito 
vai originalmente até onde um parece ao outro valioso, essencial, 
indispendável, invencível e assim por diante. Nisso o mais fraco 
também tem direitos, mas menores. Daí o famoso unusquisque tantum 
juris habe [cada um tem tanta justiça quanto vale seu poder], (ou, mais 
precisamente, quantum potentia vale quantum potentia valere creditur 
[quanto se acredita valer seu poder]).15 

Nada mais esclarecedor acerca da mobilidade e, sobretudo, reversibilidade das 
relações de poder, tanto para Nietzsche quanto para Foucault. Para este último, 
se há relações de poder através de todo campo social, é porque há liberdade por 
toda parte. Algo, porém, totalmente diferente de relações de poder são relações 
de dominação. É necessário separar resolutamente os conceitos de poder e 
de dominação. Dominação é o bloqueio e a fixação de relações de poder por 
instrumentos que podem ser econômicos, políticos, militares, que reduzem ao 
mínimo as margens de atuação para o exercício da liberdade.

Em casos muito numerosos, as relações de poder são fixadas de tal 
modo que elas são perpetuamente dissimétricas, e que a margem de 
liberdade é extremamente limitada. Nesses casos de dominação – 
econômica, social, institucional, sexual – o problema é, com efeito, 
de saber onde vai formar-se a resistência. Numa tal situação de 
dominação, é preciso responder a todas essas questões de uma maneira 
específica, em função do tipo e da forma precisa de dominação. Mas a 
afirmação: «vocês vêm o poder por toda parte; portanto, não há lugar 
para a liberdade», parece-me absolutamente inadequada. Não se pode 
atribuir a mim a ideia de que o poder é um sistema de dominação que 
controla tudo, e que não deixa nenhum lugar para a liberdade16.

Para Foucault, as práticas do «cuidado de si», de que os exercícios espirituais são 
uma modalidade, são anteriores a Sócrates e a Platão, e por meio delas evidencia-se 
que a verdade não pode ser alcançada sem um conjunto de práticas ou tecnologias 
de si, totalmente especificadas, que modificam e transformam o sujeito nelas 
engajado, que, portanto, o qualificam para o acesso à verdade, e das quais resulta 
um conhecimento de si, que fundamenta a ação política como governo de si e dos 
outros: o domínio ético de si e o comando político.

15 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano I (aforismo 93). Trad. Paulo César de Souza. Companhia das 
Letras, São Paulo, 2000, 70 e seguintes.
16 FOUCAULT, Michel. «L›éthique du souci de soi comme pratique de la liberté» (entretien avec H. Becker, R. 
Fornet-Betancourt, A. Gomez-Müller, 20 janvier 1984), Concordia. Revista internacional de filosofia, nº 6, juillet-
décembre 1984, 99-116, 719-721.



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade» 313

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314

ISSN: 0719-7519

 Ora, esta é, para Foucault, uma questão essencialmente concernente à filosofia, 
pois filosofia é cuidado, e cabe ao filósofo a missão de cuidar desse cuidado. Sócrates 
é, nesse sentido, o paradigma do cuidado de si. Conhecer a si mesmo e cuidar 
de si significam também superar-se, dominar em si os apetites, desejos, fantasias 
que ameaçam nos submeter e arrebatar; não ser escravo nem mesmo das próprias 
paixões; conhecer um certo número de princípios e regras, de prescrições sobre 
a maneira de se conduzir, de fazer-se visível para os outros. Só quem é capaz de 
manter domínio sobre si próprio pode também cuidar de outrem. Esta é a missão 
a ele imposta pelos deuses, da qual Sócrates jamais abdicou, mesmo em face da 
ameaça de morte, e que legou à filosofia como exemplo: cuidar para que os outros 
pudessem também cuidar de si próprios. O cuidado de si precede ontologicamente 
o cuidado dos outros, mas também o exige: o cuidado da mulher, dos filhos, da 
casa; a capacidade de ocupar responsavelmente, na comunidade, no plano das 
relações políticas, o lugar que convém, em termos de encargos e relacionamentos. 

Esta tarefa foi sempre uma grande função da filosofia. Em sua vertente 
crítica – eu entendo crítica em sentido amplo – a filosofia é justamente 
isso que recoloca em questão todos os fenômenos de dominação em 
qualquer nível, e sob qualquer forma que eles se apresentem – política, 
econômica, sexual, institucional. Esta função crítica da filosofia deriva, 
até certo ponto, do imperativo socrático: «ocupe-se de si mesmo», 
quer dizer, «funde-se na liberdade para o domínio de si mesmo»17. 

17 FOUCAULT, Michel. «Politics and Ethics: An Interview» [«Politique et éthique: une interview»; entretien avec 
M. Jay, L. Löwenthal, P. Rabinow, R. Rorty et C. Taylor; Université de Berkeley, avril 1983]; réponses traduites 
en anglais. In RABINOW, Paul. (Ed.). The Foucault Reader, Pantheon Books, New York, 1984, 373-380. In: Dits et 
Écrits IV, nº 341, 584 e seguintes.



GIACOIA, Oswaldo «Ascese e práticas da liberdade»314

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 301-314
ISSN: 0719-7519

Bibliografia

FOUCAULT, Michel. «Nietzsche, la généalogie, l’histoire. » In BACHELARD, 
Suzanne. Hommage a Jean Hyppolite. PUF, Paris, 1971.

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Trad. Luis Felipe Baeta Neves. 
Vozes, Petrópolis, 1972.

FOUCAULT, Michel. Histoire de la sexualité, vol.  I;  La volonté de savoir. 
Gallimard, Paris, 1976.

FOUCAULT, Michel. Dits et Écrits IV. 1980-1988. Gallimard, Paris, 1994.

FOUCAULT, Michel. Ditos e Escritos V. Ética, Sexualidade, Política. Trad. 
Elisa Monteiro e Inês Dourado Barbosa. Forense Universitária, Rio 
de Janeiro, 2004.

MACHADO, Roberto. «Por uma genealogia do poder». In FOUCAUTL, 
Michel. Microfísica do poder. Trad. Roberto Machado. Graal, Rio 
de Janeiro, 1979.

NIETZSCHE. Humano, Demasiado Humano I. Trad. Paulo César de Souza. 
Companhia das Letras, São Paulo, 2000.

RABINOW, Paul. (Ed.) The Foucault Reader. Pantheon Books, New York, 1984.


