
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18083773
[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

Em busca da subjetividade ética: aportes 
teóricos da filosofia de Michel Foucault 

aos feminismos contemporâneos

In search of ethical subjectivity: theoretical contributions 
of Michel Foucault’s philosophy to contemporary feminisms 

Margareth Rago
Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), Brasil

ragomargareth@gmail.com

Resumo: Destaco a contribuição de 
Foucault aos feminismos contemporâneos, 
ao trazer operadores conceituais necessários 
para se refletir sobre os questionamentos e 
as práticas feministas que, especialmente 
nas últimas cinco décadas, evidenciam 
a feminização da cultura e a luta pela 
construção de políticas feministas da 
subjetividade, fortemente ameaçadas 
de captura pela governamentalidade 
neoliberal.

Palavras-chave: Foucault; feminismos; 
governamentalidade; políticas de 
subjetividade.

Abstract: I highlight Foucault’s contribution 
to contemporary feminisms by bringing 
forth conceptual tools necessary to reflect 
on the questions and feminist practices 
that, especially in the last five decades, 
highlight the feminization of culture and 
the struggle for the construction of feminist 
policies of subjectivity, which are strongly 
threatened by being captured by neoliberal 
governmentality.

Keywords: Foucault, feminisms, 
governmentality, policies of subjectivity

Fecha de recepción: 31/07/2025. Fecha de aceptación: 28/11/2025.

Apresentado no Simpósio Nacional 40 anos de A hermenêutica do sujeito, de Michel Foucault, de 20 a 24 de Junho 
de 2022. O Simpósio foi organizado por Tereza C Calomeni, professora do Programa de Pós-Graduação em Filosofia 
e do Departamento de Filosofia da Universidade Federal Fluminense (UFF).

Margareth Rago (brasileira) é Doutora em História pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), Professora 
Titular (aposentada) do Departamento de História do Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade 
Estadual de Campinas (UNICAMP) e Livre-Docente desde 2000. Atua como colaboradora do Programa de Pós-
Graduação em História da UNICAMP. Foi professora-visitante na Columbia University, em Nova Iorque (EUA), 
2010-2011, e no Connecticut College (EUA), 1995/1996; foi diretora do Arquivo Edgard Leuenroth da UNICAMP 
em 2000. Coordena a coleção Entregêneros da Editora Intermeios. Publicou vários livros e artigos.



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética»288

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300
ISSN: 0719-7519

1. Introdução: da prática à teoria	

No mesmo momento em que a «explosão feminista», desde meados da década de 
1960, punha em xeque um modelo de feminilidade profundamente limitado e 
nocivo – a figura da mulher «rainha do lar», mãe higiênica e assexuada –, Foucault 
lançava críticas contundentes à filosofia tradicional, questionando representações 
binárias, misóginas e racistas. Ao mesmo tempo, abria outras possibilidades de 
pensar a constituição da subjetividade e de criar modos diferenciados de existência, 
pautados pela ética, pela amizade, pela liberdade e pela justiça social. Se as mulheres 
passavam a olhar para o corpo desconhecido, descobrindo a própria sexualidade, 
além de constatar sua imensa capacidade de atuação na esfera pública e de criação 
na vida social e cultural, se subvertiam as imposições identitárias e encontravam 
outros modos de ser, Foucault trazia ferramentas conceituais e problematizações 
decisivas que permitiam dar visibilidade a essas práticas e elaborá-las teoricamente. 
Tecnologias do poder, de um lado, práticas de si e conquista da autonomia, de 
outro, constituem eixos privilegiados de suas análises. E tanto Foucault quanto 
os feminismos se declaravam, então, em busca de «políticas de nós mesmos/as», 
como lembra Amy Allen, em The politics of ourselves.1 

Questionando radicalmente a noção de natureza humana, Foucault 
problematizava a constituição do sujeito por tecnologias do poder, do saber-poder, 
e enfatizava a necessidade e as dificuldades de se constituírem outras subjetividades, 
num momento de profundas mudanças políticas, sociais e culturais. Na entrevista 
a M. Dillon, intitulada Foucault étudie la raison d´Etat, de 1980, ele afirmava: 
«Somos prisioneiros de certas concepções de nós mesmos e de nossa conduta. 
Devemos mudar nossa subjetividade, nossa relação conosco mesmos»2. Já na aula 
de 17 fevereiro de 1982, publicada em A hermenêutica do sujeito, alertava para as 
dificuldades de 

se constituir hoje uma ética do eu, quando talvez seja esta uma tarefa 
urgente, fundamental, politicamente indispensável, se for verdade 
que, afinal, não há outro ponto, primeiro e último de resistência ao 
poder político senão na relação de si para consigo3. 

Ao propor uma genealogia do sujeito moderno e da hermenêutica de si, nesse 
curso oferecido no Collège de France, entre janeiro e março de 1982, Foucault 
criticava uma relação consigo mesmo referenciada pelo exame cristão, que visa 
a descobrir o que está escondido no fundo de si mesmo e estabelece a confissão 
como modo dominante de subjetivação. Para o filósofo, ao estabelecer esse tipo 
1 ALLEN, Amy.  «The Politics of Our Selves: power, autonomy and gender». In Contemporary Critical Theory. 
Columbia University Press, New York, 2008. 
2 FOUCAULT, Michel. «Foucault étudie la raison d´Etat» (1980). In Dits et Ecrits II, 1976-1988. Gallimard, Paris, 
2001, 856-857.
3 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Trad. de Salma Tannus Muchail e Márcio Alves da Fonseca. 
Martins Fontes, São Paulo, 2004, 306. 



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética» 289

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300

ISSN: 0719-7519

de relação consigo mesmo, objetivando-se em um discurso verdadeiro, o sujeito 
renuncia a si mesmo, ao contrário do que ocorria na ascese pagã, em que não se 
tratava de negar-se, mas de elaborar-se como indivíduo temperante a partir das 
artes do viver disponíveis, tornando-se capaz de governar a si mesmo e, portanto, 
a cidade. 

Assim, desnaturalizando o sujeito, Foucault criticava o essencialismo e a noção 
de identidade, contrapondo ao cristianismo a cultura greco-romana do «cuidado 
de si», como experiência ética constituída por meio de práticas da liberdade. Nessa 
direção, comentando a analítica foucaultiana do cristianismo, Akos Cseke observa:

Precisamente porque o cristianismo é «uma história que ainda não 
terminou» é que Foucault buscou encontrar nele a «origem da 
hermenêutica do sujeito», origem que ele observou principalmente 
nos escritos dos primeiros Pais da Igreja4. 

Vale notar que, nesse mesmo momento, surgiam os estudos feministas que 
historicizam a identidade feminina, denunciando sua construção a partir de rígidas 
imposições normativas às mulheres. Na França, Elizabeth Badinter publicava 
L´amour en plus: histoire de l´amour maternel (XVII-XXe siècles), em 1980, traduzido 
no Brasil, em 1985, como Um amor conquistado. O mito do amor materno − 
aliás, ano da publicação de Do cabaré ao lar: a utopia da cidade disciplinar, desta 
autora − trazendo a pesquisa da construção da identidade feminina pelo discurso 
médico e jurídico, ao longo do século XIX, como «rainha do lar», acompanhada 
do «reizinho da família». Em 1983, Yvonne Knibiehler et Catherine Fouquet 
lançavam um brilhante estudo histórico sobre as diferentes interpretações médicas 
do corpo feminino, intitulado La femme et les médécins, infelizmente ainda não 
traduzido no Brasil. Se Foucault trazia novos operadores conceituais para analisar 
as diferentes manifestações do poder molecular, dos modos de sujeição e de 
subjetivação no mundo capitalista, as feministas lançavam seus questionamentos 
e suas reivindicações, subvertendo modos de pensar misóginos, sexistas e racistas. 
De um lado e de outro, a crítica da lógica da identidade marcada pelo binarismo, 
pela misoginia e pelo racismo se reforçava com o aporte dessas diferentes frentes 
de luta política. 

Destaco, a seguir, três pontos das problematizações de Foucault apresentadas 
no curso de 1982, reunido em A hermenêutica do sujeito, naquilo que, a meu 
ver, trazem aportes teóricos fundamentais para as reflexões e críticas lançadas 
pelos feminismos contemporâneos: 1. a crítica da identidade e a genealogia da 
hermenêutica do sujeito; 2. a coragem da verdade das mulheres; 3. o cuidado de 
si e a subjetividade ética.

4 CSEKE, Akos. «Foucault lecteur de saint Augustin». In Materiali Foucaultiani, vol. VII,  n. 13-14 (2018), 254.



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética»290

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300
ISSN: 0719-7519

2. A crítica da identidade e a genealogia da hermenêutica do sujeito

Considerando-se esse primeiro ponto, vale notar que ao construir uma genealogia 
da hermenêutica do sujeito como modo de subjetivação hegemônico, Foucault 
questiona a ideia essencialista de natureza humana que nos faria iguais em todos 
os sentidos − desde o nascimento até a morte − e demarca a ruptura que o 
cristianismo instaura em relação aos antigos gregos, logo chamados negativamente 
de «pagãos». Em As confissões da carne, publicado e traduzido mais recentemente, 
Foucault destaca a cisão que se produz no interior do indivíduo desde os inícios 
do cristianismo, já no capítulo inicial, intitulado «A formação de uma nova 
experiência». Em suas palavras:

sobretudo, a cisão que, dividindo todo o sujeito, o faz querer o que ele 
não quer. (...) Mas em lugar de tornar-se plenamente seu mestre (...) 
sofreu uma dura e miserável servidão sob as ordens daquele a quem 
havia obedecido ao pecar (...) De bom grado, morreu em seu espírito: 
morrerá, a despeito de si mesmo, em seu corpo5.

Em um outro momento de sua leitura crítica da «experiência da carne» no 
cristianismo, o filósofo remete novamente à cisão subjetiva que as narrativas dos 
primeiros Padres cristãos instauram no indivíduo. Segundo ele: 

O homem decaído não tombou sob uma lei ou uma força que o 
subjuguem inteiramente; uma cisão marca sua própria vontade que se 
divide, se volta contra si, e escapa àquilo que ela mesma pode querer. 
Eis o princípio fundamental em Agostinho da inobedientia recíproca, 
da desobediência devolvida. A revolta no homem reproduz a revolta 
contra Deus6. 

Criticando a ideia de que nascemos com o «diabo no corpo», a partir do pecado 
original − inventado por Tertuliano e Agostinho nos primeiros séculos da nossa 
era −, Foucault chega à teoria da degenerescência que, ao longo do século XIX, 
atribui cientificamente a cada indivíduo um caráter derivado da sua conformação 
corporal. Assim, os anarquistas se caracterizariam por ter orelhas em asa, enquanto 
as prostitutas, vistas como «degeneradas-natas», se destacariam pelos quadris largos 
e testas curtas, além de serem tagarelas e irracionais, enquanto os vagabundos, 
bandidos ou «delinquentes-natos» poderiam ser identificados pelo nariz adunco 
ou pelo tipo de crâneo, segundo as interpretações do criminologista italiano 
Cesare Lombroso (1835-1909), adepto da partilha entre normais e anormais e 
da noção de «perversão sexual», desenvolvida pelo psiquiatra alemão Richard von 
Krafft-Ebing (1840-1902) em sua obra Psychopatia sexualis, publicada em 1886.

Desde o século XIX, as mulheres passavam a ser vistas como pertencentes 

5 FOUCAULT, Michel. História da sexualidade IV; As confissões da carne. Tradução de Heliana de B. Conde 
Rodrigues e Vera Portocarrero. Paz e Terra, Rio de Janeiro/São Paulo, 2020, 429. 
6 FOUCAULT, Michel. História da sexualidade IV; As confissões da carne, 417.



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética» 291

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300

ISSN: 0719-7519

exclusivamente à esfera privada, incapazes de lidar com negócios, com a política, 
com o uso do dinheiro, e definidas pela maternidade, ao contrário da experiência 
feminina na «sociedade de corte», como bem apontou Norbert Elias. Vale lembrar 
que, no polo oposto, a mulher sensualizada era percebida como «mulher pública», 
expressão que há vinte anos ainda era sinônimo de prostituta. Não é de se estranhar 
que durante a ditadura militar que se instaurou no país entre 1964-1985, as presas 
políticas fossem invariavelmente definidas como «putas» pelos militares, o que 
abria seus corpos para a violência legitimada do assédio sexual e do estupro.

A crítica contundente que Foucault lançava aos modos de sujeição/subjetivação 
dominantes − pautados pelo modelo confessional e pelo poder pastoral, isto é, pela 
relação de extrema obediência que se estabelece entre o pastor e seu rebanho − 
foi uma enorme contribuição para os feminismos perceberem e analisarem suas 
próprias práticas de dessubjetivação e de busca de outros modos afirmativos de 
existência, desde então.

 Como afirma Luce Irigaray, discutindo «A questão do Outro», para libertar-
se do modelo filosófico que correspondia «ao modelo político de um chefe 
considerado o melhor, como o único capaz de governar cidadãos mais ou menos 
à altura de sua identidade humana», era «preciso libertar o sujeito feminino do 
mundo do homem e admitir este escândalo filosófico: o sujeito não é mais um, nem 
único». Margaret McLaren, por sua vez, em Foucault, feminismos e subjetividade, 
chama a atenção para as possíveis conexões entre o pensamento deste filósofo e os 
feminismos, não apenas na denúncia das tecnologias do poder, mas nas «práticas 
feministas do eu». Assim como outras intelectuais estrangeiras, as historiadoras 
Tânia Navarro Swain e Norma Telles, entre outras, no Brasil, destacam a 
importância da experiência do cuidado de si para que as mulheres possam olhar 
para si mesmas não para se reconhecerem segundo parâmetros ditados pela 
medicina ou pela igreja, submetendo-se a regimes de verdade impostos, mas para 
serem outras, construindo-se em contextos relacionais pautados pela amizade e 
pela solidariedade.

3. A coragem da verdade das mulheres

Um outro ponto esclarecedor da relação Foucault-feminismos diz respeito à noção 
de parresia − o franco falar, o dizer verdadeiro, que o filósofo introduz na aula de 
10 de março de 1982, e que Salma Tannus Muchail analisa delicadamente em 
Foucault, mestre do cuidado, publicado em 2011. Está em jogo, para as mulheres, 
uma vontade de verdade, de serem verdadeiras, de viverem de acordo consigo 
mesmas, sem se violentarem para atenderem às expectativas de outrem, mantendo 
a coerência entre o dizer e o agir.

As lutas feministas, desde suas origens em meados do século XVIII, revelam 



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética»292

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300
ISSN: 0719-7519

essa vontade de verdade das mulheres, que se recusam a aceitar a imposição 
de um modelo de feminilidade elaborado pelo saber-poder médico e jurídico, 
que não lhes diz respeito. Podemos citar inúmeras histórias das transgressões e 
contracondutas femininas, a exemplo das vidas das anarquistas Louise Michel e 
Maria Lacerda de Moura, assim como de tantas outras que ganharam visibilidade 
com o crescimento dos estudos feministas e da história das mulheres, no Brasil e no 
mundo. Afinal, desde a década de 1970, assistimos à expansão e à diversificação do 
movimento feminista que apontou para outros modos de existência das mulheres, 
tendo em vista constituírem-se verdadeiramente, definindo seus próprios rumos, 
escolhendo suas formas de viver a sexualidade e de atuar na esfera pública e privada, 
transpondo imensas barreiras morais e sociais e transformando heterotopicamente 
os espaços.

A coragem da verdade faz parte desse movimento de conexão consigo mesmo, 
de olhar para si e de encontrar-se, movimento então vedado às mulheres7. 
Obediência e submissão, ou renúncia de si, eram requisitos morais para serem 
respeitadas e aceitos socialmente, sempre a partir de um olhar masculino que 
entendia as mulheres como seres naturais, irracionais, inferiores, propensos a 
comportamentos inadmissíveis, muitas vezes ameaçadores para a paz social. Como 
se sabe, as mulheres haviam sido destinadas a servir, inclusive sexualmente, seja 
como esposa e mãe de família, seja como prostituta, sendo a violência doméstica 
então socialmente aceita e absolutamente silenciada. As observações de Hélène 
Cixous, amiga de Foucault, Deleuze e Derrida, em 1975, são elucidativas, ao 
proporem um «novo estilo do feminino»8: 

Qual é a mulher efervescente e infinita que, imersa como estava na 
sua ingenuidade, mantida no obscurantismo e no menosprezo dela 
mesma pela grande mão parental-conjugal-falocêntrica, não sentiu 
vergonha de sua potência? (...) é tempo de libertar a Nova da Antiga 
conhecendo-a, amando-a por escapar, por superar a Antiga sem tardar, 
indo à frente do que a Nova Mulher será, como a flecha se afasta da 
corda, num só movimento, aproximando e separando musicalmente 
as ondas, a fim de ser mais do que ela mesma9. 

Embora nas últimas décadas, assista-se à conquista de inúmeros direitos das 
mulheres, com a criminalização do assédio e da violência doméstica, na Lei Maria 
da Penha e na do Feminicídio, é importante observar que as lutas feministas pela 
autonomia ultrapassam o patamar do reconhecimento das mulheres como «sujeitos 
de direito» pelo Estado. Ao questionarem a identidade feminina, ao recusarem a 
imposição de um modelo rígido de feminilidade, as feministas colocaram na pauta 

7 RAGO, Margareth; VIEIRA, Priscila Piazentini. «Foucault, criações libertárias e práticas parresiastas». In Revista 
Caminhos da História, v.14, n 2, jul./jan. 2009»
8 REGARD, Frédéric. «Prefácio». In CIXOUS, Hélène. O riso da Medusa. Bazar do Tempo, Rio de Janeiro, 2022, 11. 
9 CIXOUS, Hélène. O riso de Medusa. Trad. Natália Guerellus e Raísa França Bastos. Bazar do Tempo, Rio de 
Janeiro, 2022, 48.



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética» 293

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300

ISSN: 0719-7519

de suas lutas a possibilidade de produção de outros modos de existência, de novas 
subjetividades femininas referenciadas por valores éticos, capazes de abertura 
para o outro, em contextos relacionais reinventados. Certamente não apenas o 
movimento feminista trouxe essas pautas, já que desde os anos 1970 explodiram os 
então chamados «novos movimentos sociais» – como os movimentos gay, negro, 
indígena, para não dizer o movimento operário e sindical, que levou à criação do 
Partido dos Trabalhadores, em 1980.

Se as mulheres haviam sido educadas para se calarem e se vigiarem 
ininterruptamente para combaterem a possível ameaça que atingiu Eva e levou 
à queda da humanidade, os feminismos propuseram o respeito e valorização do 
próprio eu, alertando para a necessidade de se equiparem para enfrentarem os 
desafios cotidianos de um mundo marcadamente misógino e racista. Nessa direção, 
dentre os inúmeros projetos e cursos desenvolvidos por associações feministas, 
Ongs e outros grupos feministas, destaco o Programa PLPs, Promotoras Legais 
Populares, o Programa Mulher, Viver sem Violência, de 2013, e mais recentemente, 
a Exposição Coletiva de Mulheres e Crianças do MSTC, intitulada Autoconstrução. 
O Comum de nós, realizada na Ocupação 9 de julho, em São Paulo, em que se 
afirmam claramente as lutas pela constituição de subjetividades éticas. Segundo 
as organizadoras:

As oficinas − de desenho, argila, construção de texto, entre outras 
− buscaram criar um espaço físico, temporal e simbólico para 
que as crianças e mulheres pudessem olhar para si próprias como 
agentes de suas próprias vidas e de sua própria arte. Essa espécie de 
Autoconstrução, ponto de partida do projeto, é concebida como 
ato revolucionário capaz de redimensionar nosso lugar no mundo 
em direção a uma outra lógica social: mais humana, empática e 
sustentável.10

É possível dizer que se uma tradição tem sido profundamente criticada pelos 
feminismos, outros modos de pensar ganham destaque. Daí a importância de 
conhecermos os antigos, como aponta Foucault, evidenciando a perda de conexão 
com a tradição greco-romana, ou seja, com nossas próprias heranças. Nessa direção, 
destaco a aula de 10 de fevereiro de 1982, em A hermenêutica do sujeito, em que o 
filósofo afirma, remetendo aos cínicos e à questão da produção da subjetividade: 

(...) parece-me que a cisão introduzida no campo do saber não é, 
repito, a que marcaria alguns conteúdos do conhecimento como 
inúteis e outros como úteis, é a que marca o caráter etopoético ou não 
do saber. Quando o saber, quando o conhecimento tem uma forma, 
quando funciona de tal maneira que é chamado a produzir o êthos, 
então ele é útil. (...) Portanto, neste plano, o conhecimento de si 
não está, absolutamente, a caminho de tornar-se uma decifração dos 

10 Disponível em [https://www.facebook.com/Oficina-de-Arte-MSTC-Ocupa%C3%A7%C3%A3o-9-de-
Julho-650003435433799/]



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética»294

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300
ISSN: 0719-7519

arcanos da consciência, aquela exegese de si que veremos desenvolver-
se em seguida, no cristianismo. O conhecimento útil, o conhecimento 
em que a existência humana está em questão, é um modo de 
conhecimento relacional, a um tempo assertivo e prescritivo, e capaz 
de produzir uma mudança no modo de ser do sujeito11.

Em relação aos feminismos, importa destacar, a meu ver, que as enormes 
conquistas, especialmente no que tange a um movimento de autonomização 
psíquica e emocional, para além de econômica, têm tido implicações profundas, 
exigindo um trabalho ativo de dessubjetivação, isto é, exigindo um trabalho 
para tornar-se outra do que se era ou ainda é. Portanto, tem sido fundamental o 
questionamento das interpretações sobre o corpo e a sexualidade das mulheres, 
abrindo espaço para o questionamento das práticas discursivas que instituíram a 
maternidade, o casamento e as relações afetivas e sexuais, que deliberam sobre a 
criminalização do aborto e legislam sobre todo o campo da moral sexual12. Como 
afirma Luce Irigaray,  

Além dos reencontros e reconciliações com a genealogia, as 
genealogias femininas – ainda longe de ser completadas –, seria 
preciso dotar a mulher, as mulheres, de uma linguagem, de imagens, 
de representações que lhes conviessem: em nível cultural, em nível 
até mesmo religioso, mantendo Deus como um grande parceiro do 
sujeito filosófico. Comecei a fazê-lo, no Speculum e Ce sexe qui n’en est 
pas un, e continuei, principalmente, em Sexes et parentés, Les temps de 
la différence e Je, tu, nous. Neles, trato das particularidades do mundo 
feminino, mundo diferente daquele do homem, em sua relação com 
a linguagem, o corpo (idade, saúde, beleza e claro, a maternidade), 
em sua relação com trabalho, a natureza e o mundo da cultura. Dois 
exemplos: tento mostrar que o desenrolar da vida é diferente para a 
mulher e para o homem, pois é constituída, para aquela, por etapas 
corporais, muito mais marcadas: puberdade, defloração, maternidade, 
menopausa e pedindo um futuro subjetivo mais complexo que o do 
homem. Quanto ao trabalho, mostrei que a justiça econômico-social 
não consiste somente na aplicação da regra: trabalho igual/salário 
igual, mas também no respeito e valorização da mulher na escolha 
de suas prioridades e das maneiras de produzir, das qualificações 
profissionais, das relações no lugar de trabalho, no reconhecimento 
do trabalho, etc.13 

Hoje podemos constatar que os efeitos dos questionamentos e interpelações 
feministas foram e continuam sendo imensos, sobretudo ao desfazer as fronteiras 
entre público e privado e ao forçar a incorporação de temas considerados privados 
e íntimos no debate público. É assim que na política, ao criticarem os conceitos 

11 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 290.
12 RAGO, Margareth. «Feminismos e resistências: viver diferentemente o presente». In BRAGA, Amanda; SÁ, Israel 
de (orgs.). Microfísica da resistência: lutas antiautoritátias na contemporaneidade. Pontes, Campinas, 2020. 
13 IRIGARAY, Luce. «A questão do Outro». In Revista digital internacional Labrys, estudos feministas. n. 1-2, 2002. 



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética» 295

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300

ISSN: 0719-7519

básicos que sustentam os princípios liberais, os feminismos apontam para um novo 
conceito de cidadania, capaz de incorporar as demandas específicas das mulheres. 
Temas como aborto, assédio sexual ou violência doméstica, antes considerados 
de menor interesse e que não deveriam ser trazidos para o mundo público, até, 
pelo menos, meados dos anos de 1970, estão na ordem do dia. Às partilhas 
razão/emoção, cultura/natureza, público/privado correspondiam as separações 
entre masculino/feminino e hetero/ homossexualidade, como se explicitou, em 
seguida, com as pressões do movimento gay e simultaneamente quando Foucault 
introduziu a noção de «dispositivo da sexualidade», na História da Sexualidade 
I, A vontade de saber, publicado em 1976. Particularmente na produção do 
conhecimento científico, a história das mulheres, assim como a história do corpo 
e da sexualidade evidenciaram que interpretações consideradas objetivas e eternas 
eram datadas. Nem sempre as parteiras foram consideradas bruxas e ameaçadoras, 
nem sempre o modelo de masculinidade foi austero e proibitivo da expressão de 
emoções e do colorido, como desde o século XIX; do mesmo modo nem sempre 
o cuidado de si foi entendido como narcisismo, ou seja, como submissão aos 
padrões corporais cultuados pela sociedade do espetáculo. 

3. O cuidado de si e a subjetividade ética

Em se tratando desse terceiro ponto, gostaria de retomar um trecho em que Foucault 
questiona a necessidade da hermenêutica de si como modo de subjetivação. Diz 
ele:

Mas é chegado o momento de nos perguntarmos se temos mesmo 
necessidade desta hermenêutica de si (...) Talvez nosso problema seja 
agora o de descobrir que o eu nada mais é do que o correlato histórico 
da tecnologia construída ao longo da nossa história. Talvez nosso 
problema seja o de mudar essas tecnologias. E, neste caso, um dos 
primeiros problemas polícos seria hoje, no sentido estrito do termo, a 
política de nós-mesmos.14

Está claro que a questão da ética, para Foucault, articula-se à dimensão política 
e torna-se fundamental para os feminismos, que também se colocam como um 
movimento ético-estético-político. Em sua leitura do mundo antigo, em especial 
dos estoicos e cínicos, o filósofo traz o tema da busca de outros modos de existência 
pautados pela ética, pela liberdade e pela amizade. Segundo ele, explicando o 

14 FOUCAULT, Michel. Origine de l’herméneutique de soi. Vrin, Paris, 2013, 90-91. (Tradução da autora)
No original: «Mais le moment vient peut-être pour nous de nous demander si nous avons vraiment besoin de cette 
herméneutique de soi. […] Peut-être notre problème est-il maintenant de découvrir que le soi n’est rien d’autre que 
le corrélatif historique de la technologie construite au cours de notre histoire. Peut-être le problème est-il de changer 
ces technologies. Et dans ce cas, un des principaux problèmes politiques serait aujourd’hui, au sens strict du terme, 
la politique de nous-mêmes.»   



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética»296

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300
ISSN: 0719-7519

cuidado de si como prática espiritual: «Este longo trabalho de si sobre si (...) não 
tende a cindir o sujeito, mas a vinculá-lo a ele mesmo (...) em uma forma em que se 
asseguram a incondicionalidade e a autofinalidade na relação de si para consigo».15 

No caso dos feminismos, ganham destaque os temas da amizade feminina, da 
solidariedade entre as mulheres, da invenção de outros modos de existência – de 
outras «políticas de nós mesmas» − referenciadas por valores éticos, nessa profunda 
crítica à sociedade patriarcal, misógina, sexista, racista e capitalista. 

Certamente, a busca por outros modos de constituição de si implica a luta pela 
criação de outros padrões relacionais, de formas libertárias de relação social, sexual, 
afetiva e política com o outro. Não por acaso, naquele momento, também entravam 
em crise o casamento monogâmico indissolúvel, o modelo da família nuclear, o 
ideal de virgindade para as mulheres ou de extrema virilidade para os homens, 
como têm mostrado os estudos sobre masculinidades, assim como se explicitaram 
cada vez mais a crítica e historicização das noções de homo-heterossexualidade e 
de perversão sexual, elaboradas no século XIX. O passado foi revisitado e desde a 
década de 1980, a história das mulheres e de suas lutas constantes ganha espaço 
crescente, assim como ganham espaço, desde o século XIX, os críticos da moral 
burguesa, como os anarquistas, os marxistas e os socialistas, entre outros.

A crítica feminista do presente levou, portanto, à busca pelo passado das 
mulheres, desconhecido até a década de 1970, e o crescimento dessa área nas 
décadas seguintes não deixa dúvidas. A história das mulheres no Brasil e no 
mundo trouxe e continua trazendo experiências e vozes de figuras irreverentes 
e contestadoras, assim como de movimentos autogestionários e coletivistas. Mas 
não apenas nos movimentos políticos; na arte, na literatura, na composição da 
música popular e na produção do conhecimento científico cresceram os nomes das 
mulheres e a exibição de suas incríveis produções literárias, artísticas e científicas. 

Gostaria de destacar que vários estudos têm mostrado como os feminismos 
defenderam a necessidade do «cuidado de si» para as mulheres − antes abnegadas, 
selfless, destinadas apenas ao cuidado do outro − e como essa profunda transformação 
social, cultural é também política, já que abriu outras frentes de atuação para as 
mulheres em todas as áreas em que entraram: nas ciências, na política, na vida 
social, na medicina, na arquitetura, no direito, transformando profundamente o 
imaginário social, em especial, em relação ao corpo e ao sexo. Hoje as mulheres se 
veem como dignas de sexo, a virgindade já não é uma exigência para o casamento e 
a «solteirona» é uma figura do passado, em que pesem as continuidades manifestas 
em discursos misóginos, profundamente retrógrados. Os jovens tendem, cada vez 
mais, a experimentar a relação a dois antes de decidirem-se pelo matrimônio e pela 
maternidade; e não são poucas as jovens que optam por não ter filhos. 

Os feminismos entendem que a conquista da autonomia feminina exige 
transformações estruturais que vão além dos sistemas políticos e econômicos, 

15 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 645-646.



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética» 297

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300

ISSN: 0719-7519

atingindo as formas de pensar, de interpretar, de sentir e de subjetivar-se. 
Aprendemos a interpretar o mundo a partir de códigos de significação masculinos, 
racistas e misóginos, ditados pelas elites no poder, como mostrou a filosofia da 
diferença. Essas interpretações nocivas certamente precisam ser transformadas e, na 
verdade, têm sido questionadas intensamente na atualidade. Do mesmo modo, o 
enorme investimento teórico na descolonização do corpo e na psique femininos, na 
historicização dos discursos instituintes de realidades opressivas para as mulheres 
permitiu que elas criassem argumentos fortes em prol do controle da própria vida 
e do corpo, a exemplo das lutas pela descriminalização do aborto, pela punição 
do assédio sexual, do estupro, da violência doméstica e de outras formas de abuso. 

4. Os desafios na atualidade

E, no entanto, apesar de inúmeras conquistas, os desafios a serem enfrentados são 
inúmeros, em especial, no que se refere às capturas da racionalidade neoliberal que 
se expande para todo o social, como analisa Foucault, em Nascimento da biopolítica. 
Segundo ele, o neoliberalismo pode ser lido como uma racionalidade econômica 
baseada na lógica custo-benefício, que se generaliza para todas as atividades 
sociais, induzindo à concorrência entre os indivíduos em todas as dimensões da 
vida. Assim, a generalização da forma «empresa» no interior do social é, diz ele, o 
objetivo da política neoliberal. «Trata-se de fazer do mercado, da concorrência e, 
por conseguinte, da empresa o que poderíamos chamar de poder enformador da 
sociedade».16 

Ora, a governamentalidade neoliberal, essa arte neoliberal de governo ameaça 
capturar também as subjetividades femininas, transformando-as em fonte de 
capitalização de si, segundo o modelo do capital humano. Portanto, ao lado das 
teóricas feministas envolvidas nessa discussão, é de se perguntar se os feminismos 
conseguirão escapar às ameaças do neoliberalismo – sobretudo na ampla difusão 
da figura da «empresária de si mesma», como destaca Johanna Oksala, ao pensar 
o sujeito do feminismo.17 

Ao mesmo tempo, é de se considerar se a crítica das técnicas de si cristãs que 
fundam o poder pastoral e justificam a necessidade do Estado pode levar à crítica 
do «sujeito de direito» nos feminismos. Ou, ao contrário, implicará a luta para 
ocupar os espaços do poder e reproduzir modos de atuação já bastante criticados?

Finalmente, os feminismos conseguirão escapar às formas de conversão 
revolucionária difundidas pelos partidos de esquerda, herdeiros da tradição cristã? 
Em que pesem as profundas transformações que se observam em grupos de 
esquerda, nas últimas décadas, sobretudo no que tange à definição do que é ser 
16 FOUCAULT, Michel. Nascimento da biopolítica. Curso dado no Collège de France (1978-1979) Trad. de 
Eduardo Brandão. Martins Fontes, São Paulo, 2008, 203. 
17 OKSALA, Johanna. Foucault on freedom. Cambridge University Press, Cambridge/New York, 2005.



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética»298

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300
ISSN: 0719-7519

militante, vale lembrar o antigo alerta de Foucault para a necessidade de se fazer 
uma história da «subjetividade revolucionária»:

O problema, então, estaria em examinar de que modo se introduziu 
este elemento que procedia da mais tradicional – (...) pois que 
remonta à Antiguidade − tecnologia de si que é a conversão, de que 
modo atrelou-se ele a este domínio novo e a este campo de atividade 
nova que era a política, de que modo este elemento da conversão se 
ligou necessariamente, senão exclusivamente, à escolha revolucionária, 
à prática revolucionária. Seria preciso examinar também de que 
modo esta noção de conversão foi pouco a pouco sendo validada – 
depois absorvida, depois enxugada e enfim anulada – pela própria 
existência de um partido revolucionário. E de que modo passamos 
do pertencimento à revolução pelo esquema de conversão ao 
pertencimento à revolução pela adesão a um partido.18 

18 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 256-257.



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética» 299

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300

ISSN: 0719-7519

Bibliografia 

ALLEN, Amy. «The Politics of Our Selves: power, autonomy and gender». In 
Contemporary Critical Theory. Columbia University Press, New York, 
2008.

BADINTER, Elizabeth. Um amor conquistado. O mito do amor materno. Tradução 
de    Waltensir Dutra. 5ª ed. Nova Fronteira, Rio de Janeiro, 1985.

CIXOUS, Hélène. O riso de Medusa.	 Trad. Natália Guerellus e Raísa França 
Bastos. Bazar do Tempo, Rio de Janeiro, 2022.

CSEKE, Akos. «Foucault lecteur de saint Augustin», Materiali Foucaultiani, vol. 
VII,    n. 13-14 (2018), p. 253-272. Disponível em    http://www.
materialifoucaultiani.org/images/12cseke.pdf

ELIAS, Norbert. A Sociedade de Corte. Trad. de Ana Maria Alves. Editorial 
Estampa, Lisboa, 1987.

FOUCAULT, Michel. «Foucault étudie la raison d´Etat» (1980). In Dits et Ecrits 
II, 1976-

   1988. Gallimard, Paris, 2001, 856-860.	

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Trad. de Salma Tannus Muchail 
e Márcio Alves da Fonseca. Martins Fontes, São Paulo, 2004.

FOUCAULT, Michel. Nascimento da biopolítica. Curso dado no Collège de France 
(1978-1979). Trad. de Eduardo Brandão. Martins Fontes, São Paulo, 
2008.

 FOUCAULT, Michel. Origine de l´herméneutique de soi. Vrin, Paris, 2013.

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade  IV; As confissões da carne. Tradução 
de Heliana de B. Conde Rodrigues e Vera Portocarrero. Paz e Terra, 
Rio de Janeiro/São Paulo, 2020,	

FOUCAULT, Michel A coragem da verdade. Trad. de Eduardo Brandão. Martins    
Fontes, São Paulo, 2011

IRIGARAY, Luce. «A questão do Outro», Revista digital internacional Labrys, 
estudos    feministas, n.1-2. Dez. 2002. Disponível em      https://www.
labrys.net.br/labrys1_2/irigaray1.html

KNIBIEHLER, Yvonne; FOUQUET, Catherine. La femme et les médécins. 
Hachette, Paris, 1983.

McLAREN, Margaret A. Foucault, Feminismo e Subjetividade. Intermeios, São 
Paulo,  Coleção Entregêneros, 2016.



RAGO, Margareth «Em busca da subjetividade ética»300

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 287-300
ISSN: 0719-7519

MUCHAIL, Salma Tannus. Foucault, mestre do cuidado. Edições Loyola, São 
Paulo,    2011.

OKSALA, Johanna. Foucault on freedom. Cambridge University, Cambridge, 
New York,    Press, 2005.

OKSALA, Johanna. «Feminism and Neoliberal Governmentality». In Foucault 
Studies, n. 16, 32-53, September 2013.

OKSALA, Johanna. «O sujeito neoliberal do feminismo». In RAGO, Margarteh.; 
PELEGRINI, Maurício (orgs.). Neoliberalismo, feminismos e 
contracondutas: perspectivas foucaultianas.  Tradução de Maurício 
Pelegrini. São Paulo: Intermeios, Coleção Entregêneros, 2019, 115-
138.

RAGO, Margareth. Do cabaré ao lar: a utopia da cidade disciplinar. Paz e Terra, 
Rio de Janeiro, 1985.

RAGO, Margareth. «Feminismos e Resistências: viver diferentemente o presente». 
In BRAGA, Amanda; SÁ, Israel de (orgs.) Microfísica da resistência: 
lutas antiautoritárias na contemporaneidade. Pontes, Campinas, 2020, 
207-228.

RAGO, Margareth; VIEIRA, Priscila Piazentini. «Foucault, criações libertárias e 
práticas parresiastas», Revista Caminhos da História, v.14, n2, jul./jan. 
2009, 43-58. [http://sites.google.com/site/revistacaminhosdahistoria/
numeros-anteriores-nova]


