
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 265-274
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18083287
[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

Comentários sobre espiritualidade e educação 
a partir d´A hermenêutica do sujeito

Comments on spirituality and education from the 
Hermeneutics of the subject 

Haroldo de Resende
Universidade Federal de Uberlândia (UFU), Brasil

haroldoderesende@ufu.br

Resumo: O que se busca desenvolver 
é o estabelecimento de uma espécie de 
exercício comparativo entre, de um lado, a 
educação fincada numa razão instrumental 
que se coaduna com a ideia do sujeito 
de conhecimento com uma identidade 
constituída e permanentemente a mesma 
e, de outro lado, uma educação outra, 
associada ao sujeito que se transfigura pela 
verdade, tornando-se outro, diferente de 
si mesmo. Dessa forma, a espiritualidade 
é tomada como chave de compreensão 
da educação na relação do sujeito com a 
verdade, numa perspectiva que, ao invés 
de buscar descobrir a verdade educativa 
ou depurar o conhecimento entre o falso 
e o verdadeiro, procura ensinar a pensar e, 
mais que isso, ensina a desobediência como 
concretização de uma prática espiritual. 
Palavras-chave: espiritualidade; educação; 
verdade; sujeito.

Abstract: The objective of the present text 
is to establish a kind of comparative exercise 
between, on one hand, education anchored 
in an instrumental reason that conforms 
with the idea of the self of knowledge with 
a constituted, permanently equal identity 
and, on the other hand, another education, 
associated with the subject transfigured by 
truth, becoming another, different than 
the self. This way, spirituality is taken as a 
key for the understanding of education in 
the relationship of the subject with truth, 
in a perspective that, instead of seeking 
to discover educational truth or purify 
knowledge between true and false, seeks to 
teach how to think and, more than that, 
teaches disobedience as the realization of a 
spiritual practice. 

Keywords: spirituality; education; truth; 
subject

Fecha de recepción: 31/07/2025. Fecha de aceptación: 28/11/2025.

Apresentado no Simpósio Nacional 40 anos de A hermenêutica do sujeito, de Michel Foucault, de 20 a 24 de Junho 
de 2022. O Simpósio foi organizado por Tereza C Calomeni, professora do Programa de Pós-Graduação em Filosofia 
e do Departamento de Filosofia da Universidade Federal Fluminense (UFF).

Haroldo  de  Resende (brasileiro),  é doutor  em  Educação:  História,  Política,  Sociedade,  pela  Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP), com pós-doutorado em Filosofia, também pela PUC-SP. Professor 
Titular da Faculdade de Educação da Universidade Federal de Uberlândia (UFU)  Entre outros, é organizador  dos  
livros  Michel  Foucault:  a  arte  neoliberal  de  governar  e  a  educação  (Intermeios,  2018) e Michel Foucault: a 
política neoliberal como guerra continuada (Pontes, 2024).



de RESENDE, Haroldo «Comentários sobre espiritualidade e educação»266

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 265-274
ISSN: 0719-7519

A relação consigo não desvincula o indivíduo de toda e qualquer forma de atividade na 
ordem da cidade, da família, ou da amizade; instaura antes [...] um intervallum entre estas 

atividades que ele exerce e o que o constitui como sujeito destas atividades [...] 
Michel Foucault

Ninguém pode pensar em meu lugar, ninguém pode responder em meu lugar, ninguém pode 
decidir em meu lugar, ninguém pode desobedecer em meu lugar. 

Frédéric Gros

1. A espiritualidade em Michel Foucault

Michel Foucault se dedica, em seu curso ministrado no Collège de France, no ano 
de 1982, ao tema da hermenêutica de si, ocupando-se em analisá-lo não somente 
em suas formulações teóricas, mas também em um conjunto de práticas que a 
sustentaram na Antiguidade clássica. O que Foucault efetivamente desenvolve ao 
longo desse curso é uma genealogia do sujeito ético, investigando o modo como esse 
sujeito se constitui, na medida em que explora as relações entre sujeito e verdade. 

Logo no início da primeira aula do curso Foucault anuncia como ponto 
de partida para a exploração dessas relações entre sujeito e verdade a noção de 
«cuidado de si» ao mesmo tempo em que aponta um certo paradoxo e também 
uma certa sofisticação na escolha dessa noção, uma vez que a questão do 
sujeito, no pensamento ocidental, tradicionalmente, é posta numa formulação 
completamente diferente, referindo-se à questão do conhecimento do sujeito por 
ele mesmo («conhece-te a ti mesmo»).

Partindo do «cuidado de si mesmo», Foucault retoma o extenso percurso de 
transformação na história das práticas de subjetividade, de modo a percorrer mil 
anos de modificações que recobrem o período que vai do século V a.C. ao século V 
d.C., em que para além da condição de acesso à vida filosófica plena e estritamente, 
o princípio da ocupação consigo mesmo tornou-se também um fenômeno cultural 
de conjunto, segundo o qual toda conduta racional, toda forma de vida ativa 
que buscasse obedecer efetivamente ao princípio da racionalidade moral deveria 
guiar-se pelo princípio correlato da necessidade de ocupar-se consigo mesmo. 
Assim, a noção de cuidado de si surge desde Sócrates e percorre todo o decurso 
da filosofia antiga até o limiar do cristianismo, sendo também reencontrada no 
desenvolvimento do cristianismo. 

Enfim, com a noção de epiméleia heautoû, temos todo um corpus 
definindo uma maneira de ser, uma atitude, formas de reflexão, práticas 
que constituem uma espécie de fenômeno extremamente importante, 
não somente na história das representações, nem somente na história 
das noções ou teorias, mas na própria história da subjetividade ou, se 
quisermos, na história das práticas da subjetividade.1 

1 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Trad. Márcio Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail. Martins 



de RESENDE, Haroldo «Comentários sobre espiritualidade e educação» 267

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 265-274

ISSN: 0719-7519

Mais do que contrapor o conceito de «cuidado de si» ao de «conhecimento de 
si», Foucault os coloca em relação, especialmente por compartilharem o mesmo 
momento histórico de surgimento filosófico e apresentarem articulações e 
complementariedades. 

É preciso lembrar, porém, que a regra de ter que conhecer a si 
mesmo foi regularmente associada ao tema do cuidado de si. Na 
cultura antiga, de ponta a ponta, é fácil encontrar testemunhos da 
importância conferida ao «cuidado de si» e de sua conexão com o tema 
do conhecimento de si.2 

Cada um desses conceitos, por sua vez, apresenta modos distintos de concepção 
das relações entre sujeito e verdade. O «conhecimento de si» está ligado a uma 
ideia de homem como sujeito do conhecimento, com uma identidade já pronta e 
definida como substância imutável. O sujeito que conhece é a origem e a própria 
condição de possibilidade da verdade, de maneira que esta, que é um privilégio 
do sujeito cognoscente, é estabelecida numa relação linear com o sujeito. Logo, 
pode-se dizer que a concepção de homem nesse modo de relação do sujeito com 
a verdade tem correspondência com o sujeito soberano, assim como a verdade se 
identifica com o saber soberano.

Por outro lado, o «cuidado de si» se liga ao sujeito de ações, sem uma 
identidade plenamente pronta, imutável, essencial. O sujeito, neste caso, não é o 
ponto originário, nem a condição de emergência da verdade: ele é a verdade das 
práticas vividas, é a verdade que resulta de exercícios do próprio movimento da 
vida e que, numa relação de circularidade, tem efeitos que são recambiados para 
o próprio sujeito e incidem sobre ele, deslocando-o de si mesmo, modificando-o.

Salma Tannus Muchail3 adverte que, se aos dois conceitos –– conhecimento 
de si e cuidado de si –– correspondem diversa e respectivamente duas formas 
de concepção das relações entre sujeito e verdade, essas duas formas, por sua 
vez, abrem espaço para outros dois modos de compreensão da filosofia ou, se 
quisermos, como ela diz, a duas formas de pensamento. Destaca que Foucault, 
na aula introdutória do curso A hermenêutica do sujeito, referindo-se à primeira 
forma, utiliza-se simplesmente do termo «filosofia» (entre aspas) e para denominar 
a segunda é que ele introduz a noção de «espiritualidade» (também entre aspas).

Dessa maneira, Foucault define «filosofia» como a modalidade de pensamento 
que inquire sobre aquilo que permite que o sujeito tenha acesso à verdade, 
modalidade que busca estabelecer a determinação dos limites e condições de 
acesso à verdade pelo sujeito, de tal modo que essa modalidade de pensamento, a 
«filosofia», é aquela que «se interroga, não certamente sobre o que é verdadeiro e 
sobre o que é falso, mas sobre o que faz com que haja e possa haver verdadeiro e 

Fontes, São Paulo, 2004, 15.
2 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 597.
3 MUCHAIL, Tannus Salma. Foucault, mestre do cuidado; textos sobre A hermenêutica do sujeito. Loyola, São Paulo, 
2011, 89.



de RESENDE, Haroldo «Comentários sobre espiritualidade e educação»268

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 265-274
ISSN: 0719-7519

falso, sobre o que nos torna possível ou não separar o verdadeiro do falso».4 
Por outro lado, para Foucault, a «espiritualidade» constitui 

o conjunto de buscas, práticas e experiências tais como as purificações, 
as asceses, as renúncias, as conversões do olhar, as modificações da 
existência, etc., que constituem, não para o conhecimento, mas para 
o sujeito, para o ser mesmo do sujeito, o preço a pagar para ter acesso 
à verdade5. 

Ou seja, tomando distância do conhecimento como algo universal, já dado, à 
espera de ser acessado pelo sujeito que descobre a verdade descortinando-o, a 
espiritualidade corresponde às práticas que conduzem o sujeito à verdade, de 
modo a torná-lo tributário de si mesmo. Nesse sentido, Foucault enumera três 
postulados que caracterizam a espiritualidade tal como ela surge no Ocidente.

O primeiro postulado estabelece que a verdade nunca é dada ao sujeito de 
pleno direito, por um simples ato de conhecimento, uma vez que ele não apresenta 
capacidade de acessá-la, é necessário que, para acessá-la haja um movimento, 
um deslocamento do sujeito de si mesmo, ao ponto de que seja transformado, 
tornando-se, de certo modo, outro que não ele mesmo. «A verdade só é dada ao 
sujeito a um preço que põe em jogo o ser mesmo do sujeito. Pois, tal como ele é, 
não é capaz de verdade»6. 

O segundo postulado, decorrência do primeiro, refere-se à impossibilidade de 
haver verdade sem que haja conversão, sem que haja transformação do sujeito, o 
que pode acontecer de diferentes maneiras, tanto por movimentos que arrancam 
o sujeito de seu estatuto e de sua condição atual, ascendendo-o à verdade ou, de 
modo contrário, a verdade atingindo o sujeito. Trata-se do que Foucault chama de 
movimento do éros (amor); além dessa forma, outro movimento de transformação 
do sujeito pelo acesso à verdade é a áskesis (ascese), o trabalho de si para consigo, 
numa modificação progressiva de si sobre si mesmo, em que o sujeito é o próprio 
responsável por um demorado e laborioso exercício sobre si mesmo. «Éros e 
áskesis são, creio, as duas grandes formas com que, na espiritualidade ocidental, 
concebemos as modalidades segundo as quais o sujeito deve ser transformado 
para, finalmente, tornar-se sujeito capaz de verdade»7. 

O terceiro postulado da espiritualidade é que, uma vez aberto o acesso à 
verdade, haverá a produção de efeitos que Foucault chama de «‘retorno’ da verdade 
sobre o sujeito» e que corresponde àquilo que é produzido no sujeito pela verdade, 
àquilo que o transfigura e o complementa em relação ao que era antes do acesso à 
verdade. Ora, para a espiritualidade, a verdade não consiste apenas naquilo que é 
dado ao sujeito por recompensa pelo ato de conhecimento e para o preenchimento 
desse ato, uma vez que «um ato de conhecimento, em si mesmo e por si mesmo, 

4 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 19.
5 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 19.
6 FOUCAULT, Michel.  A hermenêutica do sujeito, 20.
7 FOUCAULT, Michel.  A hermenêutica do sujeito, 20.



de RESENDE, Haroldo «Comentários sobre espiritualidade e educação» 269

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 265-274

ISSN: 0719-7519

jamais conseguiria dar acesso à verdade se não fosse preparado, acompanhado, 
duplicado, consumado por certa transformação do sujeito, não do indivíduo, mas 
do próprio sujeito no seu ser de sujeito»8. 

Ou seja, o acesso à verdade jamais seria realizado pelo simples ato de 
conhecimento ou pelo ato de conhecimento em si mesmo, mas pela transformação 
do próprio sujeito no seu ser de sujeito (não do indivíduo). 

Foucault adverte que durante toda a Antiguidade o tema filosófico do acesso 
à verdade e a espiritualidade – entendida como as transformações necessárias no 
próprio ser do sujeito para acessar a verdade – são duas questões que sempre estiveram 
associadas. Por outro lado, o argumento de Foucault é que a história da verdade 
entra no período moderno no momento em que se admite que o que pode fazer 
com que o sujeito tenha acesso à verdade é conhecimento e nada além ou aquém 
do conhecimento9. «Creio que a idade moderna da história da verdade começa no 
momento em que o que permite aceder ao verdadeiro é o próprio conhecimento»10. 

Ou seja, no momento em que a obtenção da verdade pode se efetivar sem 
qualquer condição para isso, sem que nada fosse solicitado ou exigido do 
indivíduo que busca a verdade, não havendo nada que lhe fosse exigido, nenhuma 
necessidade de alteração no seu ser de sujeito, nenhuma modificação cobrada; mas 
o acesso à verdade se dá por si mesmo, apenas por seus atos de conhecimento.

Dessa forma, nada mais é concernente à espiritualidade e as condições para 
a obtenção do acesso à verdade se repartem numa considerável variedade que se 
relacionam às condições formais, objetivas, culturais e morais, algumas intrínsecas 
e outras extrínsecas ao ato de conhecimento. Porém, não são concernentes ao 
sujeito no seu ser, à sua estrutura como tal, mas tão somente ao indivíduo na 
concretude de sua existência. Ou seja, o sujeito não é mais colocado em questão 
em função da necessidade de se ter acesso à verdade, de modo que, para Foucault 
é isso que marca a entrada da história das relações entre verdade e subjetividade 
na idade moderna.

Logo, o efeito do acesso à verdade na era moderna, tendo como condição apenas 
o conhecimento, é que nada, como recompensa e completude será encontrado no 
conhecimento a não ser o próprio caminho indefinido do conhecimento. Não 
será mais no sujeito que o acesso à verdade terá seu ponto de consumação pelo 
sacrifício, pelo tributo de seu alcance à verdade. Não será mais o sujeito o ponto de 
fulguração da verdade pelo efeito que ela operava nesse sujeito, mas a progressão 
indefinida do conhecimento.  
8 FOUCAULT, Michel.  A hermenêutica do sujeito, 21.
9 Foucault argumenta que o tema do «cuidado de si» acaba por sofrer uma espécie de apagamento no que ele 
denomina de «momento cartesiano», uma vez que há uma requalificação filosófica do «conhece-te a ti mesmo»  
(gnôthi seautón), ao passo em que há uma desqualificação do «cuidado de si» (epiméleia heautoû). Desse modo, o 
conhecimento de si torna-se o ponto de origem no procedimento filosófico, o que passa a ser aceito desde o século 
XVII, marcando a «passagem do exercício espiritual ao método intelectual»  (FOUCAULT, Michel.  A hermenêutica 
do sujeito, 356), o que equivale dizer «que o saber do conhecimento recobriu por inteiro o saber da espiritualidade» 
(FOUCAULT, Michel.  A hermenêutica do sujeito, 374).
10 FOUCAULT, Michel.  A hermenêutica do sujeito, 22.



de RESENDE, Haroldo «Comentários sobre espiritualidade e educação»270

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 265-274
ISSN: 0719-7519

O conhecimento se abrirá simplesmente para a dimensão indefinida 
de um progresso cujo fim não se conhece e cujo benefício só 
será convertido, no curso da história, em acúmulo instituído de 
conhecimentos ou em benefícios psicológicos ou sociais que, no fim 
das contas, é tudo o que se consegue da verdade, quando foi tão difícil 
buscá-la.11 

2. Correlações entre educação e espiritualidade 

Não se busca aqui equiparar a educação à espiritualidade, tomando uma pela 
outra como se fossem sinonímias, mas estabelecer correlações, num exercício de 
aproximação entre uma e outra, ou ainda, tomar a espiritualidade como chave de 
compreensão da educação no nosso mundo contemporâneo para, talvez, pensar 
possibilidades de haver outros modos de práticas educativas. 

Na nossa atualidade, especialmente na realidade brasileira, nos assuntos 
que concernem à educação seja na mídia em geral, em discursos de governos 
e empresários, em eventos acadêmicos, no seio das famílias, nas políticas de 
educação, enfim, no debate geral sobre a educação, tem sido preponderante a 
compreensão de que a escola se configura no lugar para a transmissão e socialização 
do saber sistematizado, constituindo o espaço para a aquisição do conhecimento 
construído pela humanidade e, mais ainda, a escola é vista como uma agência de 
preparação e formação para o mundo do trabalho, portanto como uma agência de 
profissionalização dos indivíduos em sua continuidade de estudos (praticamente 
ininterrupta) nesse processo de acesso ao saber, o que, em certo sentido, constitui 
a verdade da educação e da escola. 

Nessa perspectiva o saber não seria mais que uma coisa, algo a ser transmitido, 
repartido, algo a tornar-se propriedade, a ser consumido e armazenado como 
dados, informações sistematizadas aptas a serem reproduzidas, segundo uma 
determinada ordenação e a prevalência da repetição dos conteúdos no treino da 
mente. 

O professor, por sua vez, nessa visão, é aquele que deve se responsabilizar pela 
transmissão desse saber aos alunos, aquele que, de posse do conhecimento e como 
o devido preparo técnico e domínio de tecnologias novas e com a competência 
didático-pedagógica adequada, deve formar o aluno e levá-lo a adquirir as 
competências necessárias para sua disponibilidade às demandas do mercado de 
trabalho, o que redunda na aquisição de uma forma, de uma formatura efetivada 
pelo ensino nesse processo de transmissão e aquisição de conhecimentos (já) 
produzidos numa indefinida progressão que vai se sedimentando nas práticas 
pedagógicas.

11 FOUCAULT, Michel.  A hermenêutica do sujeito, 24.
 



de RESENDE, Haroldo «Comentários sobre espiritualidade e educação» 271

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 265-274

ISSN: 0719-7519

A moldura geral desse quadro em que a educação é, dessa forma projetada, 
delineando seus contornos políticos e filosóficos, sociais e históricos é a de uma 
razão instrumental em que a escola é vista em termos de funcionalidade, eficácia, 
eficiência, aplicabilidade, produtividade, de modo que o sentido que lhe é dado é a 
preparação profissional como investimento para um tempo futuro, reduzindo sua 
razão  de existir ao preparo dos indivíduos para o alcance de objetivos e metas no 
mundo da economia e do trabalho, numa esfera completamente alheia ao campo 
educativo, propriamente.

Ou seja, essa concepção de educação ou de formação escolar está fincada numa 
racionalidade instrumental que pode se coadunar com aquele modo de conceber a 
relação  entre sujeito e verdade em que prevalece a ideia do homem como sujeito de 
conhecimento com uma estrutura de identidade constituída e permanentemente 
a mesma, de modo que, por ser o sujeito cognoscente, configura-se como uma 
condição de possibilidade e origem da verdade que se apresenta como privilégio 
desse sujeito na demarcação diferencial entre o verdadeiro e o falso.

Por outro lado, ainda nesse exercício de aproximação, talvez seja possível 
associar a noção de espiritualidade com uma outra concepção de educação 
e escolarização ligada a outros modos de existência individual e coletiva. Uma 
concepção na qual se privilegia o pensamento e a escola é vista como espaço de 
cultivo desse pensamento, espaço de reflexão e crítica, lugar de compreensão e 
problematização de ideias, argumentações, conceitos, discursos e narrativas, 
pressupostos e implicações dos modos de investigação. 

Um tal modelo de educação, por assim dizer, implicaria para o sujeito que 
se educa a constituição de sua própria alteridade, na medida em que esse sujeito 
se transformaria tornando-se outro, diferente de si mesmo, devindo-se outro. 
Um sujeito que, no movimento de transfiguração de si, atingiria a verdade que o 
iluminaria em seu ser, diferentemente de um ato de conhecimento, em si mesmo 
e por si mesmo.

Ao invés de buscar descobrir a verdade educacional entre o falso e o verdadeiro, 
um dos objetivos éticos fundamentais da escola, nessa perspectiva, deveria ser 
ensinar a desobedecer ou, simplesmente ensinar a pensar, pois que pensar é cuidar 
de si mesmo e cuidar de si, em certo sentido, é desobedecer. O cuidado de si não 
se refere a um ensimesmamento ou introspecção narcísica que equivalha a fazer de 
si mesmo exclusiva e constantemente um objeto de cuidado estético. Cuidar de si 
não é se guardar ou se proteger, numa postura individualista e egoísta, mas ser e 
estar vigilante do núcleo ético que se aloja em cada «si», em cada sujeito. 

Esse «si» não é o eu egoísta das preferências, tampouco o eu íntimo, 
profundo, secreto, especialidade dos psicólogos do desenvolvimento 
pessoal, aquele a ser redescoberto, reconquistado em sua autenticidade 
para além do verniz da educação e do jugo das socializações. O si de 
que se trata, e que constitui o objeto, o conteúdo do cuidado socrático, 
traçando o volume ético da relação de si para si, é esse «fundo» a partir 



de RESENDE, Haroldo «Comentários sobre espiritualidade e educação»272

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 265-274
ISSN: 0719-7519

do qual eu me autorizo a aceitar ou recusar tal ordem, tal decisão, tal 
ação. É a alavanca da desobediência.12

O que provoca a desobediência não é o sujeito cognoscente ou a cognoscência 
do sujeito, não é uma consciência que traz consigo a verdade ou os valores 
eternamente imutáveis na instância estabilizada de um si soberano. O que provoca 
a desobediência é a conjunção das inquietudes éticas (diante das injustiças, das 
desigualdades, das assimetrias de direitos e de todas as formas de poder que 
oprimem e reprimem as diferenças). 

O cuidado de si, correlato da espiritualidade, no ponto em que transforma o 
sujeito, convertendo-o em outro, diferente do que era antes é o que vai alavancar 
a desobediência que só pode ser atingida por um gesto educativo guiado pelo 
pensamento, pelo pensamento pensante, na expressão de Frédéric Gros.

É o pensamento pensante, o trabalho crítico que nos faz desobedecer. 
[...] quero dizer com isso que cada um deve esforçar-se para se postar 
na vertical da questão e que seu pensamento só se anime em eco a 
essa convocação. Impedir-se de recitar receitas, de gaguejar fórmulas 
aprendidas, de aplicar soluções prontas, de receber evidências passivas 
– e principalmente confiar nas hesitações da consciência. Mais uma 
vez, princípio da responsabilidade indelegável: ninguém pode pensar 
em seu lugar, ninguém pode responder em seu lugar.13 

Nessa direção de pensar a desobediência no seio de uma relação consigo são 
pertinentes as perguntas formuladas por Gros, a partir das quais ele põe em 
confronto as dimensões individual e coletiva: «Desobedecer seria, portanto, voltar 
para si mesmo? E o que fazer das revoltas, das paixões coletivas da justiça, o que 
fazer do sentido da história, da revanche dos povos?»14 

Para Gros, não se trata de uma experiência em que o sujeito se obriga ao outro, 
a causas e valores que o ultrapassam, mas de uma responsabilidade indelegável. 
Trata-se da confluência entre obrigação ética e dissidência cívica na vibração 
conjunta de inumeráveis «si» indelegáveis – em sua expressão – em face de uma 
situação degradada a ponto de cada um perceber e sentir a urgência e a necessidade 
de desobedecer. 

É a essência das revoluções quando cada um se recusa a deixar 
a outro sua própria capacidade de supressão para restaurar um 
injustiça, quando cada um se descobre insubstituível para se pôr a 
serviço da humanidade inteira, quando cada um faz a experiencia da 
impossibilidade de delegar a outros o cuidado do mundo.15

12 GROS, Frédéric. Desobedecer. Trad. Célia Euvaldo. Ubu, São Paulo, 2018, 181.
13 GROS, Frédéric. Desobedecer, 183.
14 GROS, Frédéric. Desobedecer, 183-184.
15 GROS, Frédéric. Desobedecer, 184.



de RESENDE, Haroldo «Comentários sobre espiritualidade e educação» 273

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 265-274

ISSN: 0719-7519

3. Conclusão

A propósito da revolução iraniana, em 1979, portanto, três anos antes do curso A 
hermenêutica do sujeito, em uma entrevista, Foucault, ao falar sobre espiritualidade, 
assim a define:

Acredito que seja a prática pela qual o homem é deslocado, 
transformado, transtornado, até a renúncia da sua própria 
individualidade, da sua própria posição de sujeito. Não mais ser 
sujeito como se foi até agora, sujeito em relação a um poder político, 
mas sujeito de um saber, sujeito de uma experiência16. 

Logo, numa associação bastante livre, pode-se dizer que o ato educativo, que a 
ação educativa sobre o sujeito, se não é «a» espiritualidade, se concretiza como uma 
prática espiritual, como um exercício espiritual, uma vez que a função da educação, 
distante de uma racionalidade instrumental e pragmática, corresponderia ao 
deslocamento, à transformação, ao transtorno do homem com relação a si mesmo, 
impelindo-o a tornar-se outro, diferente de si, na renúncia de sua própria posição 
de sujeito, ancorada no cuidado de si como exercício pedagógico para si e para o 
outro, na obediência de princípios éticos e políticos e na desobediência a tudo que 
represente uma governamentalidade pautada em sujeições. 

16 FOUCAULT, Michel. O enigma da revolta. Entrevistas inéditas sobre a Revolução Iraniana. Trad. e Apresentação 
Lorena Balbino. N-1, São Paulo, 2018, 21. 



de RESENDE, Haroldo «Comentários sobre espiritualidade e educação»274

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 265-274
ISSN: 0719-7519

4. Bibliografia

FOUCAULT, Michel.  A hermenêutica do sujeito. Trad. de Márcio Alves da Fonseca 
e Salma Tannus Muchail. Martins Fontes, São Paulo, 2004.

FOUCAULT, Michel. O governo de si e dos outros. Trad. de Eduardo Brandão. 
Martins Fontes, São Paulo, 2010.

FOUCAULT, Michel. A coragem da verdade. Trad. de Eduardo Brandão. Martins 
Fontes, São Paulo, 2011.

FOUCAULT, Michel. Discurso e verdade: seis conferências dadas por Michel 
Foucault, em BerKeley, entre outubro e novembro de 1983, sobre a 
Parrhesía. Prometeus, Sergipe, ano 6, n. 13 (edição especial), 2013. 
p. 3-114.

FOUCAULT, Michel. O enigma da revolta. Entrevistas inéditas sobre a Revolução 
Iraniana. Tradução e Apresentação de Lorena Balbino. N-1, São 
Paulo, 2018. 

GROS, Frédéric (org.). Foucault. A coragem da verdade. Trad. de Marcos 
Marcionilo. Parábola, São Paulo, 2004.

GROS, Frédéric. Desobedecer. Trad. de Célia Euvaldo. Ubu, São Paulo, 2018.

MUCHAIL, Tannus, Salma. Foucault, mestre do cuidado; textos sobre A hermenêutica 
do sujeito. Loyola, São Paulo, 2011.


