
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 253-264
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18083156
[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

Da memória à meditação: Santo 
Agostinho em A hermenêutica do sujeito

From memory to meditation: Saint Augustine in The 
hermeneutics of the subject 

Ernani Chaves
Universidade Federal do Pará (UFPA), Brasil

ernanic6057@gmail.com

Resumo: Este artigo tem a finalidade de 
apresentar, nas suas linhas mais gerais, o 
papel desempenhado por Santo Agostinho 
no curso A hermenêutica do sujeito. Com 
isso, queremos enfatizar que a referência 
ao Bispo de Hipona é fundamental 
em vários aspectos no pensamento de 
Foucault a partir do momento em que os 
processos de assujeitamento são deslocados 
para a questão da subjetivação, ou seja, 
para o conjunto de técnicas que visam a 
estabelecer a relação do sujeito consigo 
mesmo. Aqui, se trata de situar a posição 
de Agostinho no interior da questão da 
memória e da meditação, mediada pelo 
confronto com o platonismo e com os 
estoicos, para mostrar em que medida 
Agostinho se aproxima e se afasta desses 
dois modelos. 
Palavras-chave: memória; meditação; 
subjetivação; hermenêutica; exercício.

Abstract: This article aims to present, in 
its broadest terms, the role played by Saint 
Augustine in the course The hermeneutics 
of the subject. We thus want to emphasize 
that the reference to the Bishop of Hippo is 
fundamental in several aspects of Foucault›s 
thought, from the moment the processes 
of subjection are displaced to the question 
of subjectivation—that is, to the set of 
techniques that aim to establish the subject›s 
relationship with himself. Here, we situate 
Augustine›s position within the question 
of memory and meditation, mediated by 
the confrontation with Platonism and the 
Stoics, to show to what extent Augustine 
approaches and departs from these two 
models.

Keywords: memory; meditation; 
subjectivation; hermeneutics; exercise.

Fecha de recepción: 31/07/2025. Fecha de aceptación: 12/12/2025.

Apresentado no Simpósio Nacional 40 anos de A hermenêutica do sujeito, de Michel Foucault, de 20 a 24 de Junho 
de 2022. O Simpósio foi organizado por Tereza C Calomeni, professora do Programa de Pós-Graduação em Filosofia 
e do Departamento de Filosofia da Universidade Federal Fluminense (UFF).

Ernani Chaves (brasileiro) é professor Titular da Faculdade de Filosofia do Instituto de Filosofia e Ciências Humanas 
da Universidade Federal do Pará (UFPA). Publicou Foucault e a psicanálise (Forense Universitária, Rio de Janeiro, 
1988) e Michel Foucault e a verdade cínica (Phi, Campinas, 2013) e inúmeros artigos e capítulos de livros no Brasil, 
na Argentina, em Portugal, na Espanha, na França, na Itália, nos EUA e na Alemanha. É tradutor de Genealogias da 
sexualidade, de Michel Foucault, a ser publicado pela editora UBU, de São Paulo.



CHAVES, Ernani «Da memória à meditação»254

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 253-264
ISSN: 0719-7519

À memória de dois amigos queridos, que eram amigos entre si:
Marcos Müller e Roberto Machado.

Mesmo antes da publicação de As confissões da carne, o quarto e último volume 
publicado postumamente da História da sexualidade, a pesquisa sobre Foucault já 
se interessava pelo papel e o lugar de Santo Agostinho em sua obra.1 Do mesmo 
modo, o interesse de Foucault por Santo Agostinho remonta a muito tempo, uma 
vez que ele é mencionado direta ou indiretamente desde, pelo menos, a década 
de 1960. Na famosa conferência O que é um autor?, de novembro de 1969, por 
exemplo, os «Pais da Igreja» – entre os quais está incluído, evidentemente, Santo 
Agostinho – ao lado de Homero e Aristóteles são considerados como «fundadores 
de discursividade», ou seja, não são apenas autores de seus livros e suas obras, 
mas constituem «a possibilidade e a regra de formação de outros textos»2. No 
curso O discurso da sexualidade, proferido também em 1969 na Universidade de 
Vincennes, justamente na Aula 4, As formas jurídicas do casamento até o Código 
Civil, referindo-se ao casamento cristão, Foucault anota nas suas fichas, que um 
dos textos que substanciam a formação do casamento cristão é um «apócrifo de 
Santo Agostinho»3.  Entre inúmeras referências em diversos outros textos e cursos, 
destaco duas, mais próximas de nós: no curso na Universidade de Louvain, Malfazer, 
dizer verdadeiro, de 1981, ou seja, imediatamente anterior ao Hermenêutica do 
sujeito, Santo Agostinho é referido inúmeras vezes no contexto da genealogia da 
confissão realizada nesse curso, na medida em que ele radicaliza uma característica 
da confissão cristã, aquela associada à exigência de «veridicção sobre si mesmo», 
exigência do «dizer verdadeiro sobre si mesmo»4. Finalmente, no debate sobre 
Subjetividade e verdade, no Dartmouth College (New Hampshire, EUA), em 23 
de outubro de 1980 e publicado recentemente em francês na coletânea que tem o 
significativo título de L’origine de l’hermeneutique du soi, Santo Agostinho é bastante 
citado, a propósito, por exemplo, da questão da confissão (aveu) e da comparação 
com a reforma luterana não só a propósito da «confissão», mas também do «exame 
de si»5. Enfim, entre as conferências proferidas na Universidade de Toronto, entre 
1 LAGOUANÈRE, Jérôme. «Foucault patrologue». Archives de Sciences Sociales des Religions, 184, ocotobre-décembre 
2018; SILVA FILHO, L. M., «A recepção de Agostinho em As confissões da carne, de Foucault». Discurso, v. 15, n. 2, 2021; 
CSEKE, Ákos. La vie pour la verité. Études sur le dernier Foucault. L’Harmathan, Paris, 2023; SFORZINI, Arianna. 
«Corpo de prazer, corpo de desejo: a teoria agostiniana do casamento relida por Foucault». REDISCO, v. 7, n. 1, 2015; 
KAZMIERCZAK, M. «Las Confessiones de Augustin: el discurso y la carne». Dorsal. Revista de Estudíos Foucaultianos, n. 
5, deciembre, 2018. 2018; CHAVES, Ernani. «Do sujeito de desejo ao sujeito do desejo: Foucault, leitor de Agostinho». 
Revista de Filosofia Aurora, v. 31, n. 52, jan/abr 2019; COLOMBO, Agustin. «El deseo y las origines cristianas de la 
gubernamentalidad liberal»”. Dorsal. Revista de Estudíos Foucaultianos, n. 8, junio (2020); LORENZINI, Daniele. 
«De la politique du paradis. Foucault, Les aveux de la chair et la généalogie du neolibéralisme». In: BOEHRINGER, S.; 
LAUFER, L. Après Les aveux de la chair. Généalogie du sujet chez Michel Foucault. EPEL, Paris, 2020.
2 FOUCAULT, Michel. «Qu’est-ce qu’un auteur? » In: Dits et écrits, vol. 1. Gallimard, Paris, 1994, 804.
3 FOUCAULT, Michel. Sobre a sexualidade. Trad. de Vera Ribeiro. Zahar, Rio de Janeiro, 2021, 188, nota 10.
4 FOUCAULT, Michel. Malfazer, dizer verdadeiro. Trad. de Ivone C. Benedetti. Martins Fontes, São Paulo, 2018, 81.
5 FOUCAULT, Michel. L’origine de l’herméneutique de soi. Vrin, Paris, 2013, 109.



CHAVES, Ernani «Da memória à meditação» 255

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 253-264

ISSN: 0719-7519

maio e junho de 1982, isto é, imediatamente após o curso A Hermenêutica do sujeito 
e que compõem o volume Dizer a verdade sobre si, Agostinho é figura importante 
na controvérsia acerca da relação entre subjetividade e atividade de escrita6.

Entretanto, gostaria de mostrar que no curso A hermenêutica de sujeito, 
ministrado há quarenta anos, uma presença discreta, mas igualmente preciosa de 
Santo Agostinho já aparece, pontuando questões muito importantes. Vou dar de 
início dois exemplos, os quais, não por acaso, aparecem na mesma aula, mais 
especialmente na segunda hora da aula do dia 3 de fevereiro de 1982. 

Essa segunda hora, por sua vez, possui uma singularidade, que chama atenção, 
pois logo no início Foucault diz que gostaria que seu curso se aparentasse a um 
seminário e, portanto, que lhe fossem feitas perguntas, o que a plateia acolhe, 
passando a dirigir questões a ele. E é a propósito da primeira questão formulada 
que Santo Agostinho vai ser nomeado. Questão interessante, na medida em que diz 
respeito a uma possível ressonância de alguns «conceitos autenticamente lacanianos» 
na exposição feita na primeira hora, que tocava na relação entre subjetividade e 
verdade. Ao responder a uma possível ligação com Lacan, Foucault não deixa de 
responder afirmativamente, mas numa direção contrária ao que o interlocutor 
pretendia, qual seja, não se trata de afirmar uma possível influência do pensamento 
de Lacan sobre ele, mas de interrogar acerca da relação do sujeito consigo mesmo 
ou ainda entre o sujeito e a verdade na psicanálise e na psicanálise lacaniana em 
particular, no interior de um projeto com o qual ele se ocupava naquele momento. 
Qual projeto? Foucault responde dizendo que se trata de indagar «historicamente» 
no que concerne à psicanálise «nesta longa genealogia que tento recompor desde o 
Alcebíades até Santo Agostinho»7 a relação entre o sujeito e a verdade. 

Ora, o que salta aos olhos nessa primeira passagem é justamente o fato de que 
é possível dizer que entre o diálogo platônico, Santo Agostinho e Lacan existe uma 
questão comum, a do sujeito em relação consigo mesmo e com a verdade. Mais 
ainda: que ele, Foucault, pretende empreender uma genealogia dessa questão, na 
qual se inclui Santo Agostinho, cujo nome não aparece na primeira hora da aula, 
dedicada à análise do Alcebíades e à repercussão do tema da «salvação» entre os 
estoicos. Assim, a pergunta formulada enseja a Foucault a inclusão, nesta série, de 
Santo Agostinho. 

A segunda referência se encontra a partir de uma pergunta a propósito do papel 
desempenhado por Descartes na história do sujeito na filosofia e na cultura ocidentais. 
Sabemos o quanto Descartes representa para Foucault, desde pelo menos História da 
loucura (1962) um ponto de inflexão. Se no seu primeiro grande livro, tratava-se da 
relação entre o sujeito e a verdade, mediada pelo confronto entre razão e loucura, para 
Foucault, Descartes coloca a loucura, o sonho e todas as formas do erro no «caminho da 
dúvida” e, com isso, acaba por reduzir ao silêncio as vozes da loucura que «a Renascença 
6 FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre si. Trad. de Salma Tannus Muchail. Ubu, São Paulo, 2022, 74.
7 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Trad. Márcio Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail. Martins 
Fontes, São Paulo, 2004, 232.



CHAVES, Ernani «Da memória à meditação»256

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 253-264
ISSN: 0719-7519

acabara de libertar»8, agora esse ponto de inflexão é marcado pela ideia de que o acesso do 
sujeito à verdade pressupõe um processo de transformação do próprio sujeito ou ainda 
de uma «conversão»”, um traço comum, diz Foucault, ao platonismo, ao pitagorismo e à 
toda filosofia antiga, com a honrosa exceção de Aristóteles, complementa ele9. Essa ideia 
de que o sujeito para chegar à verdade passa por transformações e modificações seria 
igualmente uma marca do cristianismo. Com Descartes, entretanto, ela é abandonada, 
pois é o próprio sujeito agora, que se torna capaz de verdade. A virada cartesiana 
seria complementada por Kant, para quem «o que não somos capazes de conhecer é 
constitutivo, precisamente, da própria estrutura do sujeito cognoscente, fazendo com 
que não o possamos conhecer»10. Desse modo, com Descartes e Kant, se liquida a 
relação entre espiritualidade e verdade: «Assim, a ligação do que poderíamos chamar de 
condição de espiritualidade para o acesso à verdade, faz-se com Descartes e com Kant. 
Kant e Descartes me parecem ser os dois grandes momentos».11

 A questão da espiritualidade é fundamental nesse curso. Ela é tão importante 
que Foucault enuncia sua definição como

o conjunto de buscas, práticas e experiências tais como as purificações, as 
asceses, as renúncias, as conversões do olhar, as modificações de existência, 
etc, que constituem, não para o conhecimento, mas para o sujeito, para o 
ser mesmo do sujeito, o preço a pagar para ter acesso à verdade12.

já na primeira hora da primeira aula do curso, em 6 de janeiro de 1982. Num 
procedimento bem pouco usual, em vez de pensar a constituição histórica da filosofia 
na Grécia a partir do confronto entre logos e mythos ou mesmo da passagem de um a 
outro, Foucault, ao contrário, opõe filosofia e espiritualidade, caracterizando àquela 
como «a forma de pensamento que se interroga sobre o que permite ao sujeito ter 
acesso à verdade, forma de pensamento que tenta determinar as condições e os 
limites do acesso do sujeito à verdade»13. Enquanto o exercício da razão assegura 
ao sujeito o direito de possuir a verdade, para a espiritualidade o sujeito enquanto 
tal não possui esse direito, pois a verdade jamais é dada a ele apenas por um ato 
de conhecimento, como se o sujeito, por natureza, pudesse acessar a verdade; 
ao contrário, na espiritualidade, o sujeito precisa se modificar, se transformar, se 
deslocar, tornar-se até certo ponto um outro dele mesmo. Entretanto, esse processo 
de mudança e conversão pode ser feito de várias maneiras, ora, por exemplo, pelo 
impulso de Eros, que arranca o sujeito do seu lugar e da sua condição atual, ora por 
um trabalho, um exercício de si consigo mesmo, do qual cada um é responsável, 

8 FOUCAULT, Michel. História da loucura na Idade Clássica. 2ª. ed. Trad. de José Teixeira Coelho Netto. 
Perspectiva, São Paulo, 1978, 45.
9 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, São Paulo: Martins Fontes, 2004, 234.
10 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 234.
11 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 235. Ver a respeito, MUCHAIL, Salma Tannus. Foucault, 
mestre do cuidado; textos sobre A hermenêutica do sujeito. Loyola, São Paulo, 2011.
12 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 19.
13 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 19.



CHAVES, Ernani «Da memória à meditação» 257

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 253-264

ISSN: 0719-7519

trabalho que chamamos de ascese. Sem Eros e sem ascese não é possível ao sujeito se 
transformar em alguém capaz de chegar à verdade14. 

A pergunta da plateia questiona a excepcionalidade de Aristóteles, como se 
entre o Estagirita e Descartes não houvesse nada, apenas uma espécie de vazio 
na história. Foucault responde dizendo que já na primeira aula do curso, em 06 
de janeiro de 1982, ele havia se referido ao cristianismo, mais especialmente à 
teologia. Ao cristianismo, ele se refere logo na primeira hora dessa aula, lembrando 
que tanto o cristianismo, quanto a nossa modernidade retomam, certamente, 
o princípio do «cuidado de si», mas à sua própria maneira, uma maneira que 
cada vez mais se distancia da experiência da antiguidade. Na segunda hora dessa 
mesma aula, por sua vez, Foucault vai dizer que entre a antiguidade e o século 
XVII, o século do nascimento da ciência moderna, no qual o embate se dá entre 
espiritualidade e ciência, ocorreu um outro embate, que atravessou o cristianismo 
– e nesse ponto de sua exposição Foucault afirma, colocando entre parênteses, 
«incluindo Santo Agostinho, sem dúvida» – que é o embate entre espiritualidade 
e teologia. Com isso, Foucault responde ao seu interlocutor, para afirmar que o 
confronto entre espiritualidade e ciência no século XVII foi antecedido por este 
outro, do qual Santo Agostinho participa, entre espiritualidade e teologia. Vejam 
só, não se trata de um embate entre espiritualidade e religião cristã, mas entre 
espiritualidade e teologia. Não se trata apenas de substituir uma palavra por outra, 
mas sim de mostrar que se a filosofia se opunha à espiritualidade entre os antigos 
e se a ciência se opunha à espiritualidade entre os modernos, entre uma e outra, 
o polo de oposição é a teologia, ou seja, uma forma de conhecimento da mesma 
estirpe da filosofia e da ciência. O papel dessa luta entre espiritualidade e teologia 
aprofunda o processo já iniciado pela filosofia antiga entre formas de conhecimento 
hegemônicas ou as que anseiam por serem hegemônicas e a espiritualidade. 

Entretanto, em Dizer a verdade sobre si, as conferências de Toronto, Foucault fala, 
explicitamente, de uma «espiritualidade cristã», mencionando Santo Agostinho, no 
mesmo diapasão já referido acerca da relação entre subjetividade e prática da escrita15. 
A importância de Santo Agostinho na argumentação de Foucault é tão forte e tão 
decisiva, que não escapou a um comentário crítico vindo da plateia, na segunda 
seção do seminário ocorrida em junho de 1982. Trata-se na verdade de um mesmo 
interlocutor, insatisfeito com a escolha feita por Foucault dos textos e dos exemplos 
por ele utilizados para falar das escolas de pensamento da antiguidade, questões que 
o interlocutor crítico chama de «metodológicas». Uma dessas questões é a seguinte:

Escolhendo estas fontes, das quais o senhor diz que são as únicas e 
utilizando esses exemplos, o senhor oferece os meios para finalmente 
chegar a Santo Agostinho, o primeiro homem moderno. Assim 
fazendo, me parece que o senhor negligencia uma psicologia de 
si utilizada pelo neoplatonismo e que não encontra lugar na sua 

14 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 20.
15 FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre si. Trad. de Salma Tannus Muchail. Ubu, São Paulo, 2022, 74.



CHAVES, Ernani «Da memória à meditação»258

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 253-264
ISSN: 0719-7519

abordagem. Eu tenho uma relação crítica com tudo o que o senhor 
faz, daí porque não quero perder tempo neste seminário16. 

Retenhamos essa afirmação: «Santo Agostinho, o primeiro homem moderno». 
Mas, retenhamos também a atitude crítica do interlocutor, que não teme estar 
diante do «grande» filósofo. 

Entretanto, o tema principal de minha exposição hoje é o que considero a 
mais significativa referência a Santo Agostinho em A hermenêutica do sujeito.  Ela 
se encontra, talvez não por acaso, na última aula do curso, no dia 24 de março 
de 1982. Santo Agostinho, portanto, participa de uma maneira discreta, mas 
fundamental e estratégica, das conclusões de Foucault, mesmo que estas sejam 
provisórias. E isso não é pouco. É o que vou procurar mostrar. Essa última aula 
tem o mesmo formato de uma conclusão tradicional, na medida em que Foucault 
ao mesmo tempo recapitula e sintetiza o que até então foi dito e avança em direção 
a novas questões, as quais, justamente por se tratar da última aula, permanecerão, 
necessariamente, em estado de questão. 

Na sua recapitulação, Foucault nos lembra que desde o início da aula dissera 
«que é possível distinguir dois grupos principais na grande família dos exercícios 
característicos da ascética dos filósofos». A primeira, decorre da importância do 
treino, do treinamento (gymnázein), que inclui as práticas de abstinência e o 
regime das provas; dessas últimas decorre a ideia de que a vida «por inteiro deve 
ser exercida, praticada como prova», deslocamento da vida, portanto, considerada 
em principio como objeto de uma tékhne, mas que passa a ser considerada agora 
como prova, como uma «preparação permanente para uma prova que dura tanto 
quanto a vida». Entretanto, nesta última aula, Foucault diz que vai falar de uma 
outra família dos exercícios ascéticos, «aquela que podemos agrupar em torno 
dos termos meléte/meletân/meditatio/meditari: meditação, pois, entendida no 
sentido muito amplo de exercício do pensamento sobre o pensamento».

Não vou aqui e agora repetir todos os argumentos de Foucault a esse respeito. 
Mas tentar apenas reconstituir as linhas gerais do que se poderia chamar de sua 
genealogia da meditação. Tal genealogia nos leva, de imediato, ao Alcebíades 
platônico e, logo em seguida, aos estoicos, com a finalidade de mostrar as diferenças 
entre esses dois estilos de «meditação». Antes de continuar, gostaria de assinalar 
que essa apresentação dos «exercícios espirituais» feitas por Foucault é tributária de 
duas fontes muito importantes: a primeira, o livro de Paul Rabbow, Seelenführung. 
Methodik der Exerzitien in der Antik (Condução das almas. Metódica dos exercícios 
na Antiguidade), publicado em Munique em 1954, e a segunda, o artigo de Pierre 
Hadot, Exercices spirituels, publicado em 1977, no Anuário da 5a. seção da École 
Pratique des Hautes Études e depois republicado na coletânea Exercices spirituels et 
philosohie antique. 

Foucault chega ao livro de Rabbow por intermédio de Hadot, que o cita 

16 FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre si, 194-195.



CHAVES, Ernani «Da memória à meditação» 259

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 253-264

ISSN: 0719-7519

frequentemente. A título de exemplo, cito a passagem do livro de Rabbow, na 
qual ele define «meditação»: 

A meditação é um modo de considerar (Betrachtens) e ponderar 
(Erwägens) dirigido de maneira moral [religiosa] e que se caracteriza 
e se separa, essencialmente, de toda outra reflexividade (Nachdenken). 
Já a palavra, como a qual nós a nomeamos, mostra isso: «meditari» 
(meleté) significa simplesmente «exercitar» (üben) de qualquer maneira, 
mas preferencialmente o exercício espiritual (geistige Üben), que como 
tal, depois, se separa fundamental e sistematicamente [todavia, jamais 
sem consequências] dos atos [Tatüben], da ascese17. 

Já no artigo de Hadot, podemos ler: 
A atenção (prosochè) permite responder imediatamente aos 
acontecimentos como a questões que nos seriam bruscamente 
colocadas. Por isso, é necessário que os princípios fundamentais estejam 
sempre «à mão» (procheiron). Trata-se de se impregnar da regra de 
vida (kanon) aplicando-a pelo pensamento às diversas circunstâncias 
da vida, tal como se assimila por exercícios uma regra de gramática ou 
de aritmética, aplicando-a a casos particulares. Mas aqui não se trata 
de um simples saber, trata-se de uma transformação da personalidade. 
A imaginação e a afetividade devem estar associadas ao exercício do 
pensamento. Todos os meios psicacógicos da retórica, todas as formas 
de amplificação devem ser aqui mobilizadas. Trata-se de se formular a 
si mesmo a regra de vida da maneira mais viva, mais concreta, é preciso 
«colocar diante dos olhos» os acontecimentos da vida, vistos à luz da 
regra fundamental. Tal é o exercício de memorização (mneme) e de 
meditação (meletè) da regra de vida”18. 

Voltando à primeira hora da última aula de A hermenêutica do sujeito, vemos que 
ela se ocupa, como o diz explicitamente Foucault, do tipo de exercício espiritual 
próprio ao pensamento, à atividade reflexiva, à reflexividade, qual seja, a meditação, 
que ele define «num sentido muito geral de pensamento sobre o pensamento». A 
explicitação neste curso do que seja meditação é feita, de início, pela comparação 
entre a perspectiva platônica e a perspectiva estoica, diferenças que são marcadas 
pela perspectiva do olhar, ou seja, para onde, para qual direção se dirige o nosso 
olhar. Interessa-nos de imediato sobretudo, a quarta e última diferença, «a quarta 
grande diferença», diz Foucault, entre o olhar platônico, representado aqui pelo 
Alcebíades e o olhar estoico no que diz respeito à questão da verdade. Em Platão, 
sintetizando, a verdade apreendida é a verdade essencial, aquela que servirá para 
nos guiar. O olhar dos estoicos, ao contrário, não se dirige para a realidade das 
essências, mas sim «para a verdade daquilo que se pensa». Trata-se, portanto, de 
pôr à prova, de experimentar a verdade das representações e das opiniões que 

17 RABOOW, Paul. Seelenführung der Exerzitien in der Antik. Im Kosel-Verlag, München, 1954, 23.
18 HADOT, Pierre. Exercices spirituels et philosophie antique. Albin Michel, Paris, 2002, 28-29.



CHAVES, Ernani «Da memória à meditação»260

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 253-264
ISSN: 0719-7519

se formam em torno delas. Mas não é só isso, não basta isso, trata-se também 
de saber se seremos capazes de agir em função desta verdade de opiniões que 
experimentamos e se ainda por cima, poderemos ser «o sujeito ético da verdade 
que pensamos». Há, portanto, uma ligação essencial entre pensamento e vida, de 
tal modo que a meditação se constitui numa «maneira de viver». 

É nesse ponto da argumentação, que Foucault, lembrando certamente do 
texto de Hadot, menciona o papel fundamental da memória. E aqui ele dirá que 
no platonismo o olhar sobre si mesmo culmina no reconhecimento, sob a forma 
da memória, de uma verdade que já habita a alma. Trata-se, evidentemente, de um 
reconhecimento resultado de uma atitude reflexiva, por meio da qual descobrimos 
o que a alma é. No caso dos estoicos, é diferente. Aqui, o olhar não se dirige para 
o alto, rumo à luz que brilha fora da caverna, trata-se de uma inversão do olhar, 
dirigido agora para o si mesmo, de tal modo que é o exercício da meditação o meio 
pelo qual o olhar serve agora como prova de que o sujeito é um sujeito de verdade. 
Da constatação dessa diferença, Foucault extraiu uma conclusão fundamental ou 
ainda, como ele próprio afirma, uma hipótese de que no Ocidente houve três 
formas de exercício do pensamento, da reflexão sobre si próprio: a reflexividade 
sob a forma da memória, sob a forma da meditação e sob a forma do método. Sob 
a forma da memória, platônica por excelência, o sujeito se liberta, se transforma, 
na medida em que pode retornar à pátria que julgava perdida; sob a forma da 
meditação, própria dos estoicos, na qual é preciso dar provas de que se pensa, 
de tal modo que se opere no sujeito uma transformação como sujeito ético da 
verdade; finalmente, no método, uma forma de reflexividade, cujo objetivo é 
encontrar as verdades claras e distintas, que tornam possível a constituição de 
um conhecimento objetivo, tal como em Descartes. É nesse diapasão, que vamos 
encontrar a referência a Santo Agostinho:

Parece-me que são estas as três grandes formas (memória, meditação 
e método) que, no Ocidente, dominaram sucessivamente a prática e 
o exercício da filosofia ou, se quisermos ainda, o exercício da vida 
como filosofia. Poderíamos dizer de modo geral que todo pensamento 
antigo foi um longo deslocamento da memória à meditação, tendo 
evidentemente como ponto de chegada, Santo Agostinho. De Platão 
a Santo Agostinho, o que se passou foi este movimento da memória 
à meditação. Não que a forma da memória estivesse inteiramente 
[ausente] da meditação agostiniana, mas creio que em Agostinho 
é a meditação que funda e dá sentido ao exercício tradicional da 
memória19 . 

Inscrito, portanto, na genealogia da meditação proposta rapidamente por Foucault 
nessas páginas, Agostinho representa um ponto de inflexão no prolongamento 
da ruptura já provocada pelos estoicos. É como se Agostinho propusesse uma 
espécie de reconciliação com o platonismo, só que dessa vez invertendo o lugar 
19 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 559.



CHAVES, Ernani «Da memória à meditação» 261

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 253-264

ISSN: 0719-7519

da memória, que de condição de possibilidade se torna tributária do trabalho 
da meditação. Lugar e papel que Descartes modificaria mais tarde, desta vez 
submetendo a meditação ao método. Foucault não desenvolve seu argumento e, 
de fato, salvo engano, não voltará a ele. 

Entretanto, apesar disso, como podemos hoje, à luz de outros tantos textos 
publicados de Foucault e posteriores à publicação deste curso, entender melhor a 
presença de Agostinho? Gostaria, para finalizar, de fazer um esforço interpretativo 
nesse sentido. 

Em primeiro lugar, seria bem interesse analisar à luz dos próprios textos de 
Agostinho, se a hipótese de Foucault, de que no caso do Bispo de Hipona a 
meditação é a condição de possibilidade da tematização da memória, se sustenta. 
Diversos intérpretes da relação entre Foucault e Agostinho já chamaram atenção 
para o fato de que Confissões ocupa um lugar bem secundário em Foucault, sendo 
inclusive raramente citado explicitamente. Parece-me, ao contrário, que essa 
inversão que Foucault vê nas relações entre memória e meditação prescinde de 
uma incursão nas Confissões, livro que ele certamente leu com atenção e cuidado e 
com quem dialoga nessa última aula de A hermenêutica do sujeito. De todo modo, 
lembro que na introdução à sua tradução das Confissões, Lorenzo Mammi o chama 
de «exercício espiritual»: «As Confissões são [...], ao mesmo tempo, canto de louvor, 
exortação aos fiéis para compreender e amar a Deus e exercício espiritual que, já 
no ato da redação, tem poder de purificação e de elevação pessoal»20. Para Henry 
Teissier, por sua vez, A cidade de Deus «é uma meditação crente sobre a história 
humana»21.  Laurent Cournaire e Pascal Dupond parecem dar razão a Foucault 
quando, por exemplo, afirmam que «O livro XI [das Confissões] é uma meditação 
sobre a eternidade, o tempo e sua relação»22. 

Em segundo lugar, tomando como justificada a inversão entre meditação e 
memória proposta por Foucault, cabe então lembrar que essa inversão tem como 
resultado provisório destacar esse lugar de ponto de inflexão representado por 
Agostinho. Trata-se de um ponto de inflexão que não se constitui numa ruptura 
total e radical em relação à Antiguidade, em especial com o platonismo, isso 
porque Foucault, seguindo os trabalhos de Paul Veyne, de Peter Brown, de Pierre 
Hadot e de Paul Raabow, não considera que haja uma ruptura total entre o 
Cristianismo e a chamada Antiguidade tardia. De todo modo, Agostinho introduz 
um dado novo, um aspecto diferente no modo como as relações entre cuidado de 
si e conhecimento de si se estabelecem e se entrelaçam. Trata-se, justamente, da 
«descoberta» da «interioridade», inteiramente ausente – e aqui Foucault parece 
seguir os trabalhos de Jean-Pierre Vernant – entre os gregos23. Essa diferença não 

20 MAMMI, Lorenzo. «Prefácio». In: AGOSTINHO, Santo. Confissões. Trad. de Lorenzo Mammi. Companhia das 
Letras, São Paulo, 2018, 13.
21 TISSIER, H. «La Cité de Dieu d’Augustin et de quelques autres». Études, nº 10, 2001, 356.
22 COURNARIE, Laurent; DUPONT, Pascal. «Saint Augustin. L’éternité et le temps. Confessions, livro XI», 1. 
Philopsis. Revue numérique. https//philopsis.fr. Acesso em 12/05/2022.
23 Cf. por exemplo, «Esboços da vontade na tragédia grega». In VERNANT, Jean-Pierre.; VIDAL-NAQUET, Pierre. 



CHAVES, Ernani «Da memória à meditação»262

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 253-264
ISSN: 0719-7519

é explicitada em A hermenêutica do sujeito, mas se encontra dita em outros textos, 
como por exemplo nas aulas na Universidade Católica de Louvain, na Bélgica, 
em 1981. Na aula de 29 de abril de 1981, Foucault enfatiza, mais uma vez, que 
atribuir ao cristianismo a invenção do pecado é uma ideia «bem criticável, pois não 
foi preciso esperar o cristianismo para descobrir o pecado» e, nessa perspectiva, o 
que é mais importante para entendermos a singularidade histórica do cristianismo 
é a  «obrigação de dizer a verdade sobre si mesmo», processo que encontra  «ao 
mesmo tempo completude e coroamento, com santo Agostinho”24. 

Para finalizar, cito uma passagem de Sexualidade e solidão, conferência 
publicada em 1981 e proferida num seminário organizado por Richard Sennet 
no Instituo de Humanidades de Nova York no outono de 1980 e que considero 
paradigmática para minha exposição. Opondo Platão e Agostinho, na medida em 
que, para Platão, a luta espiritual contra a libido implica um olhar para o alto e 
para a rememoração do que a alma havia já contemplado no reino das Formas, em 
Agostinho, ao contrário, segundo a interpretação de Foucault e com a qual nem 
todos os intérpretes de Agostinho concordam, essa luta consiste em voltar nosso 
olhar para baixo e para o interior, «a fim de decifrar, entre os movimentos da alma, 
aqueles que vêm da libido». É como se Foucault imaginasse aqui uma terceira 
figura presente no célebre «Escola de Atenas», de Rafael: a de Agostinho! Só que 
enquanto o dedo de Platão aponta para o alto e o de Aristóteles para baixo, o de 
Agostinho apontaria, justamente, para o interior de si mesmo. 

A tarefa do sujeito é então não apenas a de dominar a libido, mas também a 
de diagnosticar o que, nesse processo de constante e infinita hermenêutica de si, 
é verdade ou ilusão:

Entrevista assim, a ética sexual implica obrigações de verdade 
muito estritas. Se trata não apenas de aprender as regras de um 
comportamento sexual conforme à moral, mas também de se examinar 
sem cessar, a fim de interrogar o ser libidinal em si. É necessário dizer 
que segundo Santo Agostinho é com a cabeça que experimentamos 
a coisa sexual? Dizemos ao menos que a análise de Santo Agostinho 
introduz uma verdadeira libidinização do sexo. A teologia moral de 
Santo Agostinho representa, numa certa medida, a sistematização de 
um número importante de especulações anteriores, mas ela oferece 
também um conjunto de técnicas espirituais 25.  

Esse é um dos sentidos possíveis, tal como o viu muito bem o «interlocutor 
afrontoso», para que haja razões para dizer que, segundo Foucault, «Santo 
Agostinho é o primeiro moderno».

Mito e tragédia na Grécia Antiga, Trad. Anna Lia A. de Almeida Prado, Filomena Yoshie Hirata Garcia e Maria da 
Conceição. Perspectiva, São Paulo, 1999, 25.
24 FOUCAULT, Michel. Malfazer, dizer verdadeiro, 81. 
25 FOUCAULT, M. «Sexualité et Solitude». In: Dits et écrits; Vol. IV. Gallimard, Paris, 1994, 176-177.



CHAVES, Ernani «Da memória à meditação» 263

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 253-264

ISSN: 0719-7519

Bibliografia

CHAVES, E. «Do ‘sujeito de desejo’ ao ‘sujeito do desejo’: Foucault, leitor de 
Agostinho». Revista de Filosofia Aurora, v. 31, n. 52, jan/abr 2019.

COLOMBO, A. «El deseo y las origines cristianos de la gubernamentalidad 
liberal». Dorsal. Revista de Esudíos Foucaultianos, n. 8, junio 
2020.

COURNARIE, L.; DUPONT, P. «Saint Augustin. L’éternité et le temps. 
Confessions, livro XI». Philopsis. Revue numérique. https//philopsis.fr. 
Acesso em 12/05/2022.

CSEKE, Ákos. La vie pour la verité. Études sur le dernier Foucault. L’Harmathan, 
Paris, 2023.

FOUCAULT, Michel. História da loucura. Trad. de José Teixeira Coelho Netto. 2ª 
ed. Perspectiva, São Paulo, 1978.

FOUCAULT, Michel. Dits et écrits. Gallimard, Paris, 1994 (4 volumes).

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Trad. Márcio Alves da Fonseca e 
Salma Tannus Muchail. Martins Fontes, São Paulo, 2004.

FOUCAULT, Michel. L’origine de l’hermeneutique de soi. Vrin, Paris, 2013.

FOUCAULT, Michel. Malfazer, dizer verdadeiro. Trad. de Ivone C. Benedetti. 
Martins Fontes, São Paulo, 2018.

FOUCAULT, Michel. Sobre a sexualidade. Trad. Vera Ribeiro. Zahar, Rio de 
Janeiro, 2021.

FOUCAULT, Michel. Dizer a verdade sobre si. Trad. de Salma Tannus Muchail. 
Ubu, São Paulo, Editora, 2022.

HADOT, Pierre. Exercices spirituels et philosophie antique. Éditions Albin Michel, 
Paris, 2002.

KAZMIERCZAK, M. «Las Confessiones de Augustín: el discurso y la carne». 
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos, n. 5, deciembre, 2018.

LAGOUANÈRE, Jérôme. «Foucault patrologue». Archives de Sciences Sociales des 
Religions, 184, octobre-décembre 2018.

LORENZINI, Daniele. «La politique du paradis. Foucault, Les Aveux de la 
chair et la généalogie du néolibéralisme». In: BOEHRINGER, S. 
& LAUFER, L. Après Les aveux de la chair. Généalogie du sujet chez 
Michel Foucault. EPEL, Paris, 2020.



CHAVES, Ernani «Da memória à meditação»264

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 253-264
ISSN: 0719-7519

MAMMI, Lorenzo. «Prefácio». In: AGOSTINHO, S. Confissões. São Paulo: Cia. 
das Letras, 2018.

MUCHAIL, Salma Tannus. Foucault, mestre do cuidado; textos sobre A hermenêutica 
do sujeito. Loyola, São Paulo, 2011.

RABOOW, Paul. Seelenführung. Methodik der Exerzitien in der Antik. Im Kosel-
Verlag, München, 1954.

SFORZINI, A. «Corpo de prazer, corpo de desejo: a teoria agostiniana do 
casamento relida por Foucault». REDISCO, v. 7, n. 1, 2015.

SILVA FILHO, L. M. «A recepção de Agostinho em As confissões da carne, de 
Foucault». Discurso, v. 15, n. 2, 2021.

TISSIER, H. «La Cité de Dieu d’Augustin et des quelques outres». Études. Nª 
10, 2001.

VERNANT, Jean-Pierre. «Esboços da vontade na tragédia grega». In: VERNANT, 
Jean-Pierre; VIDAL-NAQUET, Pierre. Mito e tragédia na Grécia 
Antiga. Perspectiva, São Paulo, 1999.


