Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos

Nuimero 19, diciembre 2025, 227-241

ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18076063

[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

El sujeto de la espiritualidad en la
filosofia de Michel Foucault

The subject of spirituality in the philosophy of Michel

Foucault

Cesar Candiotto

Pontificia Universidade Catdlica do Parand (PUCPRCNPq/), Brasil

Resumen: En este articulo analizaré la relacién
entre subjetividad y verdad en los dichos y
escritos de Michel Foucault entre 1981 y
1984, haciendo hincapié en su relevancia para
la problematizacién de la espiritualidad y sus
desarrollos en las nociones de inquietud de si,
conversién, ascesis y logos en el marco de su
«viaje» por la filosoffa antigua. El articulo explora
la riqueza de esta relacién, haciendo hincapié en
la subjetivacién de la verdad a través de la nocién
de paraskeue. Entendida como el conjunto de
practicas necesarias y suficientes para permitirnos
ser mds fuertes que cualquier cosa que pueda
suceder, opera como una matriz prctica de
accién. Esta matriz se considera verdadera
cuando impregna la conducta racional, haciendo
que el sujeto sea lo suficientemente fuerte como
para hacer frente a los acontecimientos que
pueden herirlo o debilitarlo. En conclusién, el
sujeto de la espiritualidad filoséfica es un sujeto
de acciones ascéticas en permanente preparacion
para las adversidades de la existencia.

Palabras clave: espiritualidad; verdad; Michel
Foucault; inquietud de si; ascesis.

c.candiotto@pucpr.br

Abstract: In this article I will analyse the
relationship between subjectivity and truth in
Michel Foucault’s sayings and writings between
1981 and 1984, with an emphasis on its
relevance to the problematization of spirituality
and its developments in the notions of self-care,
conversion, asceticism and logos in the context
of his «trip» through ancient philosophy. The
article explores the richness of this relationship,
empbhasizing the subjectivation of truth through
the notion of paraskeue. Understood as the set
of practices necessary and sufficient to allow us
to be stronger than anything that can happen,
it operates as a practical matrix of action. This
matrix is considered true when it permeates
rational conduct, making the subject strong
enough to face events that can hurt or weaken
him. In conclusion, the subject of philosophical
spirituality is a subject of ascetic actions in
permanent preparation for the adversities of
existence.

Keywords: spirituality; truth; Michel Foucault;
self-care; asceticism.

Fecha de recepcién: 31/07/2025. Fecha de aceptacién: 15/11/2025.

Apresentado no Simpdsio Nacional 40 anos de A hermenéutica do sujeito, de Michel Foucault, de 20 a 24 de Junho
de 2022. O Simpésio foi organizado por Tereza C Calomeni, professora do Programa de Pés-Graduagao em Filosofia
e do Departamento de Filosofia da Universidade Federal Fluminense (UFF).

Cesar Candiotto (brasileiro) es Doctor en Filosoffa pela Pontificia Universidade Catélica de Sao Paulo (PUC-SP),
con Post-doctorado en el Institut d’études Politiques de Paris. Profesor del Programa de Posgrado en Filosofia Stricto
Sensu de la Pontificia Universidad Catdlica de Parand, donde también se desempefia como Decano de la Facultad
de Educacién y Humanidades, desde 2022. Es titular de una Beca de Productividad en Investigacién del Conselho
Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnolégico (CNPq, Proceso 303280/2025-5). Es autor de Foucault
¢ a critica da verdade (Auténtica, 2013) y A Dignidade da Luta Politica: incursies pela filosofia de Michel Foucault
(EDUCS, 2020). Ha coorganizado varios libros, entre ellos, Foucault e o cristianismo (Auténtica, 2011) y Foucault e
as prdticas de liberdade, v. 1y 11 (Pontes, 2019).



228 CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»

1. Introduccién

En sus cursos en el Collége de France a principios de los afios ochenta, Michel
Foucault orienté sus investigaciones hacia la constitucién de una genealogia del
sujeto occidental, con el fin de alejarse de la concepcién cartesiana de sujeto
imperante en la filosofia modernay de sus desarrollos en la filosofia contempordnea,
especialmente en la fenomenologfa. La via elegida para llevar a cabo esta genealogia
consiste en la articulacién entre subjetividad y verdad, tomando como objeto
de andlisis el pensamiento grecorromano tardio, especialmente el estoicismo, el
epicureismo y el cinismo.

Tras haber analizado el gobierno de los hombres a través de la manifestacién
de la verdad en el cristianismo de los primeros siglos en el curso de 1980, D
gouvernement des vivants, en los dos afos siguientes Foucault pasa a problematizar
la constitucién del sujeto a través de las pricticas del yo. El curso de 1981,
Subjectivité et vérité, contiene las principales cuestiones que guiardn la investigacion
de esta articulacién homénima, pero desde la perspectiva de la constitucién del
sujeto/varén romano en el marco de sus relaciones conyugales con su mujer. En
el curso del afo siguiente, Lherméneutique du sujet, la articulacién entre verdad
y subjetividad profundiza las diferentes précticas del yo en el mundo antiguo, a
partir de las cuales podemos identificar el nacimiento en Occidente de otro modo
de constitucién del sujeto.

Se le pueden atribuir diversos adjetivos: sujeto ético, sujeto del cuidado de si,
sujeto ascético. Este estudio pretende demostrar que estos adjetivos son diferentes
formas de denominar lo que puede caracterizarse como sujeto de la espiritualidad.
Se trata de un término que Michel Foucault recogié muy probablemente de
los estudios de filosofia antigua de Pierre Hadot, pero que adquiere una forma
particular en su curso de 1982 en el College de France.

Tras contextualizar el problema de la articulacién entre subjetividad y verdad
en el siguiente apartado, me centraré en tres elementos que caracterizan a este
sujeto de la espiritualidad: la inquietud consigo mismo (una de las posibles
traducciones de epimeleia heautou), la conversién a si mismo (convertio ad se)
y la ascesis (askesis). La identificacién del surgimiento de este sujeto a través
de la genealogia de su constitucién histérica en el pensamiento grecorromano
occidental sefiala su cardcter inacabado y su incesante necesidad de transformacién
para apropiarse de discursos verdaderos que sean al mismo tiempo matrices
précticas de accién para afrontar los acontecimientos de la existencia. En este
sentido, difiere de una percepcién del sujeto cuya transparencia hacia si mismo
es bastante para que se le considere capaz de verdad vy, por tanto, fuente de
sentido para el mundo.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 229

2. Las posibilidades de articulacién entre subjetividad y verdad

En su clase del 7 de enero de 1981, en el marco del curso Subjectivité et vérité',
Foucault sefiala que, tradicionalmente, de Platén a Kant pasando por Descartes, la
articulacion entre subjetividad y verdad parte de las siguientes preguntas: «;Cémo
y en qué condiciones podemos conocer lo verdadero? O también, ;c6mo es posible
el conocimiento a partir de la experiencia del sujeto cognoscente? ;Cémo reconoce
la persona que tiene esta experiencia que se trata de un conocimiento verdadero?».
La articulacién entre subjetividad y verdad tiene como condicién fundamental
un sujeto de conocimiento transparente a si mismo, a partir del cual se considera
verdadero. Y esta condicién estd en tensién constante con otra pregunta: «si el
sujeto es sujeto, ;como puede acceder efectivamente a la verdad?».?

Desde otra perspectiva, que Foucault denomina «positivista», la cuestién
puede plantearse al revés: ses posible tener un conocimiento verdadero del sujeto,
y en qué condiciones podemos tener este conocimiento verdadero del sujeto? ;Es
técnicamente posible y tedricamente legitimo emplear, en relacién con la forma y
el contenido de las experiencias subjetivas, los procedimientos y criterios propios
del conocimiento de cualquier objeto? En definitiva, ;cémo puede haber verdad
del sujeto en la medida en que s6lo puede haber una verdad para un sujeto?

Foucault, por su parte, quiere problematizar una tercera posibilidad de
relacién entre subjetividad y verdad. Esta relacién estd en el origen de el planteo
de la espiritualidad filoséfica en el curso del afio siguiente. En la clase del 7 de
enero de 1981, introduce la articulacién entre juegos de verdad y subjetividad.
Sefiala que en toda cultura existen determinados discursos sobre temas que,
independientemente de su valor de verdad, funcionan, son aceptados y circulan
con el poder de la verdad. Considerando cudles son estos discursos en cuanto a
su contenido y forma; teniendo en cuenta los vinculos entre las obligaciones de
verdad y los individuos, Foucault se interesa por ;qué experiencia pueden tener
los individuos de si mismos? ;En qué sentido esta experiencia estd formada y
transformada por el hecho de que existen discursos en nuestra sociedad que son
considerados como verdaderos, que circulan como verdaderos, que son impuestos
como verdaderos por los propios individuos en su condicién de sujetos? ;Qué
marca, herida o apertura, qué obligacién o liberacién se produce en el sujeto al
reconocer que hay una verdad que se le dice o se le impone, que hay que decir
y buscar? Al existir en una cultura discursos calificados como verdaderos, ;qué
experiencia tiene el sujeto de si mismo y qué relacién establece consigo mismo
como consecuencia de la existencia efectiva de esos discursos verdaderos sobre éI?

No se trata de plantear la verdad para un sujeto en general, como en la

1 FOUCAULT, Michel. Subjectivité et vérité. Cours an Collége de France (1980-1981). EHESS/Gallimard/
Seuil, Paris, 2014. Edition établie sur la direction de Francois Ewald et Alessandro Fontana, par Frédéric Gros,
12.

2 FOUCAULT, Michel. Subjectivité et vérité, 12.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



230 CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»

tradicién filoséfica; ni de la posibilidad de un discurso de verdad sobre contenidos
subjetivos, como en el positivismo. Se trata mds bien de averiguar cudles son
los efectos de la subjetivacién debidos a la existencia misma de un discurso que
pretende decir la verdad sobre y para el sujeto.

Esta perspectiva sobre la relacién entre subjetividad y verdad, anunciada
por Foucault en 1981 a propdsito del estudio del comportamiento sexual en
el estoicismo y epicureismo tardorromanos adquiere nuevos contornos al afio
siguiente, en el curso del College de France, Lherméneutique du sujet.

3. La espiritualidad y el momento cartesiano

En el curso de 1982, la nocién de espiritualidad aparece por primera vez para
delimitar la relacién entre subjetividad y verdad, sélo que ahora haciendo hincapié
en el amplio dominio de las précticas del yo en el mundo antiguo. Ausente de todos
los indices de los cursos del College de France y de los Dits et écrits, a excepcién de
Lherméneutique du sujet, esta nocién puede entenderse inicialmente por lo que no
es. No investiga, por ejemplo, los limites y las posibilidades de acceso del sujeto
a la verdad; tampoco se presenta como una «forma de pensamiento»’ centrada en
el cuestionamiento del mejor método que permite al sujeto acceder a la verdad.
Sin embargo, esta ha sido la tendencia predominante, aunque no exclusiva, de
la filosoffa moderna, centrada en las reglas de formacién del método y en la
estructura del objeto a conocer como condiciones intrinsecas; o en la exigencia de
excluir la dlocura» como condicién extrinseca.* En cualquier caso, una filosofia sin
espiritualidad parte del sujeto porque presupone que es capaz de verdad; o porque
esta verdad es una evidencia incuestionable relacionada con un contenido del alma
o una teorfa del mundo, o incluso una transparencia del sujeto consigo mismo.
En cuanto a la espiritualidad, estd relacionada con una experiencia a través de
la cual el sujeto realiza en si mismo las transformaciones necesarias para acceder
a la verdad.® Las palabras clave aqui son «experiencia» y «transformacién». En
cuanto a la primera, no se trata de una experiencia fundamental ni de una teorfa
filoséfica sobre el alma o el cuerpo; la experiencia se entiende en el sentido de
experimentacion histérica; y el individuo que realiza esta experiencia hace de ella
un acontecimiento, una singularidad irrepetible. En cuanto a la transformacion, se
trata de un cambio en la forma de ser y actuar del sujeto para afrontar las penurias
de la existencia, porque en su condicién actual se percibe a si mismo como incapaz
de la verdad, es decir, no estd dotado de suficientes discursos y ejercicios para hacer
frente a las eventualidades externas e internas que podrian debilitarlo o paralizarlo.

3 FOUCAUI;T, Michel. Lherméneutique du sujet. Cours au Collége de France, 1981-1982. Seuil/Gallimard,
Pars, 2001. Edition établie par Frangois Ewald et Alessandro Fontana, par Frédéric Gros, 16.

4 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 19.

5 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 1.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 231

El acceso a estas verdades tiene un precio, que es la necesidad de plantear como
problema o preocupacién la propia forma de ser y de vivir del sujeto. Implica un
ejercicio laborioso sobre uno mismo (askesis) del que se obtiene como contrapartida
una cierta tranquilidad del alma o alguna iluminacién para estar al corriente de los
acontecimientos del mundo que le causan heridas o de las pasiones del alma que
le afligen. Se trata, pues, de verdades que pueden transformar al sujeto en alguien
suficientemente fuerte, resistente, sereno, incluso ante las peores adversidades.
Por eso, la espiritualidad implica un ejercicio continuo, no de autocultivo sin
pretensiones, sino de fortaleza ante los peligros y adversidades de la existencia.

El curso Lherméneutique du sujerestd dedicado a recalificar la espiritualidad dentro de
la filosoffa, entendida esta como préctica histérica de la subjetividad. Nos encontramos
ante un estilo de andlisis que se aleja de la tendencia predominante en la historia de la
filosoffa (moderna) basada en una concepcién del sujeto como alguien capaz de verdad.
Foucault llama a esta tendencia predominante el «<momento cartesiano.®

El término «momento», en este caso, caracteriza un énfasis cuya cuspide
es el racionalismo cartesiano del siglo XVII, marcado por antecedentes que se
remontan a la teologia escoldstica y por repercusiones que llegan hasta el siglo
XX. Fundamentalmente, el «momento cartesiano» es un movimiento de
«descalificacion» de la espiritualidad por parte de la filosoffa que se inicia con
la asimilacién de la espiritualidad antigua por parte de la teologfa medieval, la
cual, a partir de la Escoldstica, se constituye como una reflexién racional que
fundamenta un saber en general. Entre el siglo V y el siglo XVII, el conflicto
se sitda en la relacién entre espiritualidad y teologfa, ya que todavia no existe
una oposicion estructural entre ciencia y espiritualidad.” Y después de Descartes,
no hubo una ruptura total con la espiritualidad. Algunas de las estructuras de la
espiritualidad, por ejemplo, se encuentran en la Reforma del entendimiento en el
pensamiento de Spinoza, que identifica una filosofia del entendimiento vinculada
a una espiritualidad de la transformacién del propio ser del sujeto.

La exigencia de espiritualidad puede verse mds tarde, en el siglo XIX, en formas
de conocimiento fuera del paradigma cientifico, como encontramos en el marxismo,
porque en este conocimiento hay rastros de espiritualidad como condicién para el
acceso del sujeto a la verdad. Sin embargo, Foucault no concibe este saber en el
sentido de una «forma de espiritualidad»®, como encontramos en el estoicismo y
el epicureismo de finales del Imperio Romano. Marx, por ejemplo, cree que, al
transformar la naturaleza mediante su trabajo, el hombre mismo se transforma.
Esta transformaciéon depende, pues, del trabajo concebido como esencia del
hombre. Pero la explotacién del trabajo mediante la plusvalia aliena al hombre
de sus condiciones materiales, no sélo porque no puede poseer lo que produce,
sino también porque no se reconoce en ello. Revertir el proceso de alienacién

6 Cf. FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 14-20.
7 Cf. FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 28.
8 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 30.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



232 CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»

implica, por tanto, tomar conciencia de la situacién de explotacion en el dmbito
colectivo de la clase a la que pertenece el trabajador, lo que requiere un laborioso
proceso ascético. Es probablemente en esta transformacion del sujeto alienado a
alguien consciente de su pertenencia a una clase explotada que Foucault identifica
las huellas de la espiritualidad. Pero el problema de Marx, segtin Foucault, es que
cree en la posibilidad de un sujeto supuestamente puro o autoconsciente, libre
de alienacién. No es el caso de entrar en este tema, sino sélo de utilizarlo como
ejemplo para indicar hasta qué punto el marxismo conlleva ciertas cuestiones de
transformacion del sujeto que implican una «estructura de espiritualidad»’.

4. La inquietud de si como principio

Importante es sefialar que la recalificacién de la espiritualidad dentro de la filosofia,
concebida como préctica histérica de la subjetividad, implica apostar por la
posibilidad de esta recalificacion en el presente en el que nos encontramos. Pero asi
como la genealogfa se ocupa de identificar el nacimiento de los objetos conceptuales
en su acontecimiento y singularidad, Foucault cree que la espiritualidad nace en
la filosoffa cuando la preocupacién o inquietud con uno mismo se convierte en
la referencia para el conocimiento de uno mismo. ' Sostiene ademds que esta
dimensi6n practica de la filosofia como inquietud en relacién con el modo de ser y
de vivir ha sido encubierta por la tradicién de la metafisica del alma que precede a
Descartes o por la tradicién analitica de la verdad que le sucede. Encontrar un punto
de equilibrio exige hacer visible esta otra tradicién desacreditada o encubierta por la
teologia escoldstica medieval y la tradicion epistemoldgica de la filosoffa moderna.
Al analizar la importancia del precepto general de la epimeleia heaunton en la
tradicién socrdtica, recuperado por los cinicos y puesto en practica sobre todo en
el Alto Imperio romano, Foucault considera que incorpora esta transformacion
inherente a la espiritualidad en la relacién entre subjetividad y verdad. Este precepto
implica un cambio de actitud hacia uno mismo, los demds y el mundo; requiere
una conversiéon de la mirada desde el exterior hacia uno mismo como forma de
velar lo que ocurre en el pensamiento; indica acciones ejercidas por el yo sobre
si mismo a través de las cuales se busca transformarse. En resumen, la inquietud
de si designa un modo de ser, una actitud, formas de reflexion y practicas que lo
convierten en el centro de una «historia de las pricticas de la subjetividad»'’.
Aunque el nacimiento de la inquietud de si puede rastrearse en la propia
tradicidn socrdtica, especialmente cuando Foucault analiza el Primer Alcibiades,

9 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 30.

10 Este tema ha sido ampliamente estudiado por distintos investigadores desde la edicién original de Lherméneutique
du sujet en 2001. Recomiendo especialmente la recopilacién de textos publicada por Salma Tannus Muchail, cuyo
titulo es Foucault, mestre do cuidado, Loyola, Sao Paulo, 2011.

11 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 13.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 233

en este andlisis su comprensién se limita a un déficit de la pedagogia ateniense
en un momento concreto de la vida'? y a un privilegio estatutario para quienes se
preparan para el ejercicio del gobierno.” A diferencia del mundo griego, sefiala
que en la cultura romana de los tres primeros siglos de nuestra era, la inquietud de
si se universaliza como principio y se pone en prictica de forma particularizada.
Esto significa que todo el mundo es capaz de practicarlo, pero pocos consiguen
realmente convertirlo en una actitud permanente. El criterio diferenciador es entre
los que eligen la preocupacién con uno mismo como forma de vida y los demds,
que no le dedican suficiente tiempo y atencién. Foucault identifica un juego en la
cultura de uno mismo en la sociedad romana que se establece entre un principio
universal que puede ser comprendido y aplicado a la vida por la eleccién de unos
pocos, por un lado, y los cuidados raros de los que nadie estd a priori excluido,
por otro. En este sentido, la inquietud de sf emerge como un objetivo privilegiado
de las pricticas de si. Aunque sea un objetivo para todos, sélo formard parte de
la existencia de algunos. La inquietud de si en definitivo es un despliegue de la
tradicién filoséfica de la estilistica de la existencia que, si bien estd vinculada a una
concepcién del bien, en el sentido de proporcionar una vida buena y bella que
sea recordada y sirva de ejemplo e inspiracién, al mismo tiempo se aleja de una
concepcién del deber, en el sentido de que obliga al sujeto a modo de fundamento
para la accién, como si fuera un imperativo categérico. De ello se desprende que el
cuidado de si es un principio, no un fundamento. De este principio se deriva una
espiritualidad que exige un proceso de conversién por parte del sujeto.

5. Conversién a si mismo
Foucault considera que la conversidn es un componente central de la espiritualidad

filoséfica en el proceso de transformacién del sujeto para acceder a la verdad.'* En
este caso, no se trata del movimiento ascendente de la epistrophé platénica, segin

12 Sécrates se interesa por Alcibiades s6lo cuando éste pierde su belleza y aspira a gobernar, lo que indica que
no se trata de un interés relacionado con el eros, sino de un problema de déficit en la pedagogia ateniense. Los
pretendientes de Alcibfades en su juventud sélo se han interesado por la belleza de su cuerpo, pero con el paso del
tiempo lo abandonaron sin preocuparse de gobernarlo adecuadamente. Sécrates, en cambio, estd preocupado con
gobernar el alma de Alcibfades para que aprenda a cuidar de si mismo y pueda gobernar a los demds como es debido.
De ello se deduce que es necesario cuidar de uno mismo no sélo cuando se pretende gobernar a los demds, sino
también cuando el gobierno de uno mismo ha sido dejado de lado por la educacién.

13 El Primer Alcibiades, uno de los didlogos juveniles de Platén, tiene como telén de fondo la relacién entre el
gobierno politico y el autogobierno. No es necesario entrar en los méritos de este personaje, Alcibiades, que ya
ha sido diligentemente tratado en otros estudios. A modo de contextualizacién, conviene recordar que Alcibiades
quiere disfrutar del privilegio politico de gobernar a otros, concretamente al gobierno administrativo de Atenas. Cree
que su condicién privilegiada, derivada de la ascendencia aristocritica, es suficiente para un futuro gobierno exitoso.
Sin embargo, no estd preparado para ejercer el arte de gobernar en la esfera politica. Ignora la #khne necesaria para
lo que deberfa saber; quiere gobernar la ciudad, pero no sabe cémo hacerlo ni cudl es el fin de la actividad politica.
Es en este punto cuando Sécrates decide dirigirse a é, y el alcance de este planteamiento es subrayar que el correcto
ejercicio del gobierno estd condicionado por el cuidado de si mismo.

14 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 199.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



234 CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»

el cual el alma se desplaza desde el mundo inmanente de las apariencias hacia el
elemento divino o mundo trascendente de las esencias en el que se reconoce a
si misma. Este término tampoco se restringe al neoplatonismo, corriente en la
que la epistrophé adquiere una importancia central y ontoldgica, en el sentido
de que «un ser sélo adquiere consistencia propia en el movimiento que le lleva a
‘volverse’ hacia su principio»'®. En el neoplatonismo, la epistrophé estd ligada a una
liberacién del cuerpo y a la valorizacién de la reminiscencia, del conocimiento,
como elemento central.

A diferencia de esta posicidn, en la filosofia estoica del Alto Imperio, la epistrophé
se realiza en la inmanencia del mundo y se basa en la oposicién esencial, como en
Epicteto, entre lo que depende de nosotros y lo que no depende de nosotros. '¢
Ademis, no caracteriza un movimiento hacia el alma, sino una relacién acabada
entre el sujeto y él mismo.

Para caracterizar la especificidad de la epistrophé como elemento central de
la espiritualidad filoséfica, Foucault la distingue de la concepcién cristiana de la
metanoia. En el cristianismo, la metanoia se considera un acto repentino (lo que
no significa que no requiera preparacién), un paso de la muerte a la vida o de la
mortalidad a la inmortalidad. La metanoia proporciona una ruptura dentro del
sujeto, de modo que renunciar a uno mismo implica morir a uno mismo, renacer
en otro yo, abandonar la anterior forma de ser. 7

Pensadores como Séneca utilizan expresiones como «huir de uno mismon,
«escapar de uno mismo», y si hay ruptura, ésta no se produce entre ¢l yo y uno
mismo. Con lo que se rompe es con el entorno, es decir, con todo aquello que
impide la concentracién en uno mismo, la accién de habitar en uno mismo. La
epistrophé que Foucault identifica en el pensamiento tardorromano se realiza en la
distancia de una transformacién. Sin embargo, la distancia entre el yo que alguien
quiere transformar y el yo que resulta de tal transformacién no es la que se establece
entre una exterioridad aparente y una interioridad esencial; tampoco tiene lugar
a través de una ruptura entre el viejo y el nuevo yo, sino en los intersticios del
trabajo duro y artesanal a través de los cuales alguien trata de encontrar el centro
del yo en el que pretende fijarse y permanecer. En definitiva, la elaboracién de
uno mismo es un trabajo de conversién a uno mismo (convertio ad se).

A diferencia de una nocién firmemente construida o de un concepto sélido, la
conversién al yo es un esquema prictico'®: implica actos de proteccion, defensa y

15 Esta observacién de Frédéric Gros en el texto, «Situation du Cours», se basa en la lectura de AUBIN, Paul.
Le probléme de la conversion. Beauchesne, Paris, 1963.

16 El término epistrophé es utilizado por Epicteto en las Entrevistas, especialmente en el libro IIT (16, 15; 22,
39); por Marco Aurelio en Pensamientos, libro IX; y por Plotino en su Eneadas, libro IV.

17 Foucault subraya que en el libro De Paenitentia, traduccién latina de la metanoia, Tertuliano (155-225)
realiza una disociacion entre el acceso a una Verdad instituida (la fe) y la investigacién de una verdad oscura
del alma a liberar (la confesién). A su vez, la conversién platénica permite conocer en un solo movimiento
la Verdad y la verdad del alma originalmente ligada a la primera (Cf. GROS, Frédéric, «Situation du Cours»,
216, nota 11).

18 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 199.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 235

equipamiento y armamento del yo; las actitudes de respeto al yo implican estados
como convertirse en duefio del yo, en propietario del yo. Pero para convertirnos,
necesitamos prestar atencién y discernir continuamente entre lo que depende de
nosotros y lo que no depende de nosotros. La atencién, la vigilancia y la mirada
permanente sobre el yo deben aplicarse en las situaciones particulares de la vida,
especialmente concentrdndose en el momento presente. Esta concentracién aleja
al individuo de las pasiones provocadas por la nostalgia del pasado o la ansiedad
por el futuro, que no dependen de nosotros. Sélo el presente depende de la accién
libre. En resumen, la conversién a uno mismo no es una trans-subjetivaciéon por
la que se produce una ruptura y mutacién en el interior del yo introduciendo una
cesura esencial en el sujeto, sino que se trata de un proceso largo y continuo por el
que uno se pone a si mismo como objetivo, una suerte de autosubjetivacién por la
que se aspira a una relacién plena entre el yo y uno mismo. "’

La conversién también implica desviar la mirada de los demds hacia uno
mismo. Segtin Pierre Hadot®, volver la mirada hacia uno mismo exige desviarla
de la curiosidad por los demds, interesarse por uno mismo en lugar de prestar
atenci6n a la vida de los demds. Se trata de un ejercicio de concentracién por parte
del sujeto, que debe reasignar toda su actividad y atencién a esta tensién que le
conduce a su meta, que es residir en si mismo. La inversién de la mirada hacia el yo
no significa hacer del sujeto un objeto de andlisis, desciframiento y reflexién, sino
permanecer en su propio objetivo. Es en el camino entre el yo y su meta donde
el individuo debe concentrarse, y no en la agitacién del mundo exterior o en la
necesidad de desciframiento interior.

6. Ascetismo y verdad

Michel Foucault sefiala la presencia del ascetismo como un criterio importante
para identificar la prictica filosdfica basada en la espiritualidad y su diferenciacion
de una filosofia que concibe al sujeto como capaz de verdad.

En la espiritualidad antigua, el ascetismo designa el ejercicio doloroso del sujeto
en su intento de salvar la distancia entre lo que ha dejado de ser y la bisqueda de
su meta. La exigencia de ascetismo es comun tanto en el monacato de los siglos 111
y IV d.C. como en la filosofia romana de los dos primeros siglos.

Al igual que en el ascetismo mondstico cristiano, el ascetismo filoséfico se
caracteriza por la austeridad; sin embargo, sus tdcticas, medios e instrumentos
pretenden adquirir algo que el sujeto atin no posee. Pero hay diferencias significativas

19 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 206. Sobre el cuestionamiento de esta «relacién plena con
el yo» y el hecho de que no haya ruptura en el estoicismo, Cf. JAFFRO, Laurent. «Foucault et le Stoicisme: sur
Dbhistoriographie de Lherméneutique du sujet». En GROS, Frédéric; LEVY, Carlos (Coords.). Foucault et la
philosophie antique. Editions Kimé, Pars, 2003, 51-79, especialmente 65-69.

20 La diferenciacién de Foucault se basa en HADOT, Pierre. Exercices spirituels et philosophie antique. Albin
Michel, Paris, 2002, 221-235.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



236 CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»

entre el monacato cristiano y la escuela estoica. El cristiano necesita instrumentos
de defensa para luchar contra las diversas tentaciones del maligno y los moviliza
para renunciar plenamente a su voluntad y al mal que mora en ella. El filésofo
estoico necesita estos instrumentos de defensa para afrontar los acontecimientos
del mundo exterior que le afligen y perturban. El cristiano es el asceta de sf mismo
porque lucha contra la inclinacién al mal o el deseo de pecar que hay en él; el estoico
es el asceta del acontecimiento, pero no de cualquier acontecimiento, porque sélo
busca vencer al que puede herirle y hacer visible su debilidad.?" El asceta estoico sélo
activa su coraza de defensa cuando los acontecimientos lo exigen; el cristiano, en
cambio, necesita ponerla en prictica a diario ante la presuncién de que el maligno
estd continuamente al acecho de sus deseos, pensamientos y acciones. Al subrayar
la diferencia entre el cristianismo mondstico y el estoicismo basado en la austeridad
y el ascetismo, Foucault indica que «la oposicién [entre el mundo antiguo y el
universo cristiano] no es entre tolerancia y austeridad, sino entre una forma de
austeridad vinculada a una estética de la existencia y otras formas de austeridad
relacionadas con la necesidad de renunciar a uno mismo para descifrar la propia
verdad».? Cabe sefialar que la estética de la existencia es inseparable de la ascesis,
el ejercicio arduo para alcanzar una meta, que puede ser la tranquilidad del alma o
la serenidad, a pesar de la adversidad. Es ante la peor adversidad cuando el atleta
estoico, pero también el epictireo, demuestra que puede ser sereno.

Las tdcticas, medios e instrumentos que emplea el asceta estoico para afrontar
los acontecimientos de la vida se denominan conjuntamente con el término
paraskeue. Literalmente, este término puede traducirse como «equipaje» o
«material». En los textos estoicos, la paraskene se ejemplifica metaféricamente con
los ejercicios que un atleta o luchador debe realizar para vencer las adversidades
que puedan afectarle.

A este respecto, Foucault cita al cinico Demetrio, reportado por Séneca en el
libro VII de De Beneficiis. Demetrio escribe que el atleta de la ascética filoséfica
se ejercita a semejanza de un luchador para ser lo bastante fuerte en proporcién a
los golpes que podria recibir. Como luchador del acontecimiento, el asceta no se
ejercita para vencer a otros o para vencerse a si mismo, sino para ser «mds fuerte,
o no ser mds débil que lo que pueda suceder.» **

De ello se infiere que la paraskene puede designarse como «el conjunto de
movimientos necesarios y suficientes, el conjunto de prdcticas necesarias y
suficientes para permitirnos ser mds fuertes que todo lo que pueda suceder en el
transcurso de nuestra existencia». 2

Para entender cudles son estos movimientos necesarios y suficientes, conviene
primero saber qué técnicas ayudan en su adquisicidn, de qué elementos estd

21 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 308.
22 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 406.
23 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 306.
24 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 307.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 237

constituida esa armadura y cémo actta en el individuo. Comenzando por su
adquisicion, la armadura protectora (paraskeue) es asimilada por el individuo en la
escuela filoséfica cuando subjetiva los discursos enunciados por el maestro (/ogoi).
En el curso de 1982, Foucault estudia textos y didlogos de distintas escuelas del
Imperio romano tardio, especialmente el estoicismo, el epicureismo y el cinismo.
En estas escuelas se da la relacién entre el gobierno de uno mismo y de los otros,
centrada en la interaccién entre maestro y discipulo.

La técnica privilegiada en esa interaccidn es la de la direccién de la conciencia,
ampliamente trabajadaen el curso de 1980 en el College de France, Du gouvernement
des vivants, en el marco del estudio sobre las convergencias y diferencias entre la
direccién cristiana y la direccién estoica. En el cristianismo, Foucault identifica
la centralidad de decirlo todo sobre pensamientos, descos y acciones por parte del
dirigido. A este respecto, de alguna manera, Foucault admite que el discipulo
estoico siempre confia cierta inquietud o dificultad a su maestro. Sin embargo,
esa verbalizacién es instrumental, jamds una accién permanente. Discurrir sobre
alguna falta solo denota el progreso que para el discipulo significa el coraje de tal
gesto. Lo que se exige del discipulo es que se convierta en un sujeto de verdad, en
el sentido de que necesita ocuparse con los discursos verdaderos.

En la direccién, lo que mds importa son los discursos verdaderos que atraviesan
la palabra del maestro. Para subjetivar los /ogoi en la direccién de la conciencia,
es necesario que el discipulo desarrolle el primer elemento de la paraskene, que
es la escucha. Para ello, necesita aprender a valorar el silencio; posteriormente,
impregnar en su vida reglas de posturas corporales adecuadas durante la escucha;
ademds, interiorizar reglas sobre la atencién propiamente dicha.

Plutarco, en el Traité sur le Bavardage (Tratado sobre la charlataneria) declara
que tras el periodo de estudios, el sujeto debe aprender a escuchar el logos durante
el resto de su vida adulta, ya que el arte de escuchar ayuda a distinguir entre la
verdad y la disimulacién. > Cuando alguien escucha, no conviene que se conforme
con la belleza de la forma, con la gramdtica, con el vocabulario o con la refutacién
de los arguyentes filos6ficos o sofistas. Solo debe prestar atencién a lo que se dice,
al objeto de la escucha filoséfica que es el pragma, el referente de la palabra. Ahora
bien, el referente (pragma) de la escucha filoséfica es la «proposicién verdadera
cuando puede transformarse en precepto de accién.»* Foucault toma como
ejemplo la Carta 108 a Lucilio, de Séneca, en la que cita una aseveracién de
Virgilio, de su libro Gedrgicas: «El tiempo huye, el tiempo irreparable».

Frente a esta aseveracién, tenemos un comentario filolégico y gramatical que
puede tener en cuenta otros textos de Virgilio sobre el tema, como la asociacion
con la vejez, y busca analogfas con dicha aseveracién. Ya en la escucha filoséfica
o parenética, se trata de, ante la aseveracién “el tiempo huye”, «legar poco a

25 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 325.
26 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 332.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



238 CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»

poco, tras meditarla y transformarla de elemento en elemento, a un precepto de
accion, a una regla no sélo para conducirse, sino para vivir de una manera general
y hacer de esa afirmacién algo que se graba en nuestra alma como puede hacerle
un oraculo.»?’

Enlaescuchaactiva o parenética, al prestar atencién a lo que se escucha, el sujeto
no se distrae del referente. La enunciacién verdadera que memoriza se convierte
en su discurso. Asi, la escucha constituye una de las técnicas fundamentales de la
subjetivacién de la enunciacién verdadera, siendo el alcance siempre renovado de
la ascética filoséfica.

Si la escucha es el primer elemento de la adquisicién de la paraskeue, el logos
que se manifiesta en la lexis del maestro es el segundo elemento que la compone.
En efecto, los logoi o discursos verdaderos caracterizan el nuevo planteo sobre
la problematizacién de la verdad en el curso de 1982. No se trata de axiomas
y principios de verdad en si mismos, sino de enunciaciones materialmente
pronunciadas y utiles para el sujeto.

Para que las enunciaciones (logoi) se transformen en armaduras del sujeto
(paraskene), es necesario que sean principios aceptables de comportamiento;
solo entonces se califican como verdaderas. Los /ogoi son discursos persuasivos,
ya que no solo forman convicciones, sino que también impregnan las acciones.
Configuran esquemas inductores de accién: una vez que habitan en el pensamiento,
en el corazén y en el cuerpo del sujeto, los logoi actuarén espontdneamente
como si hablaran en su nombre, diciendo lo que conviene hacer; y haciéndolo,
efectivamente, lo que es preciso hacer.

Finalmente, conviene saber c6mo actda esa armadura en el sujeto. Ella opera
como una matriz para la accién y es para adquirirla que este opta libremente por
la ascesis. Ademds de la adquisicién de las matrices de accidn, el sujeto necesita
saber cémo preservarlas para poder utilizarlas en el momento oportuno. Asf,
constituyen una suerte de auxilio indispensable ante los acontecimientos.

Que el logos hable, en el momento en que se produce el acontecimiento,
que el Jogos, que constituye la paraskeue, se formule para anunciar su
auxilio: y ya estd presente el auxilio que nos dice qué hay que hacer
o, mejor, dicho, que nos hace hacer efectivamente lo que debemos
hacer.?

Para que las matrices razonables de accidn sean utilizables, necesitan estar siempre
«a mano» (prokheiron, en griego; ad manum, segin la traduccién latina).?” Plutarco
observa su presencia en el sujeto cuando invoca algunas metéforas.

La primera es que los logoi se asemejan al pharmakon: se comparan con la
medicacién con la cual el sujeto necesita contar para evitar dafos a lo largo de
la existencia. Otra metdfora es que los /ogoi parecen a los amigos: los verdaderos

27 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 333.
28 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 310.
29 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 311.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 239

logoi son aquellos que ejercen presencia util en la adversidad, andlogamente a la
ayuda que los verdaderos amigos brindan al sujeto cuando mds la necesitamos.
También pueden compararse a la voz interior que se hace oir cuando las pasiones
inician sus agitaciones. Una vez que vengan las vicisitudes de la existencia, las
adversidades amenacen y las pasiones obstaculicen el equilibrio propio, los logoi
entran en accién para que el sujeto actie como conviene. El efecto de la accién de
estas matrices de verdad no es la produccién de una interioridad, sino, mds bien,
la constitucién de un sujeto de acciones.

Otra definicién de paraskeue, que puede leerse en el Dossier «Cultura de uno
mismov, es mds amplia y refleja mejor lo que se ha explicitado hasta aqui. Foucault
la caracteriza como

el conjunto en el que se enuncian a la vez y en su relacién indisociable

la verdad de los conocimientos y la racionalidad de las conductas; mds

precisamente, aquello que, en la verdad de los conocimientos, funda

la racionalidad de las conductas y aquello que, en esta racionalidad, se

justifica en términos de proposiciones verdaderas®.
Como destaca Frédéric Gros al respecto, «El logos debe actualizar la rectitud de la
accion, més que la perfeccién del conocimienton, lo que indica que «el sujeto de la
inquietud de sf es en lo fundamental un sujeto de accién recta mds que un sujeto
de conocimientos verdaderos.» 3!

7. Conclusién

Para concluir, puede decirse que la relacién entre subjetividad y verdad entendida
desde el punto de vista de la espiritualidad ocupa el centro de la problematizacion
filoséfica en el Curso de 1982. Como subraya Foucault en la entrevista Léthique
du souci de soi comme pratique de la liberté, de enero de 1984, le cito: «Creo que,
en la espiritualidad antigua, habfa una identidad o una cuasi-identidad entre esta
espiritualidad y la filosoffa», entendiendo la espiritualidad como «el acceso del
sujeto a un cierto modo de ser y las transformaciones que el sujeto debe hacer de
sf mismo para alcanzar este modo de ser».*?

En un articulo publicado en la revista Le Débat en 1983, incorporado con
modificaciones a la «Introduccién» de 1984 a Lusage des plaisirs, Foucault subraya
que el ensayo, como experiencia que modifica el yo en el juego de la verdad, es el
cuerpo vivo de la filosoffa, al menos «si sigue siendo hoy lo que fue en el pasado,
es decir, una ‘ascesis’, un ejercicio del yo en el pensamiento». Dos afios después

30 FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 509.

31 GROS, Frédéric. «Situation du Cours ». En: FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet, 509.

32 FOUCAULT, Michel. «yéthique du souci de soi comme pratique de la liberté». En Dits et écrits,
IV. Gallimard, Parfs, 1994. Edition établie sous la direction de Daniel Defert e Frangois Ewald, avec la
collaboration de Jacques Lagrange, 722.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



240 CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»

del curso de 1982, y unos meses antes de corregir sus dos tiltimos libros, Foucault
sigue entendiendo la filosofia como espiritualidad, en el sentido de una ascesis
del pensamiento sobre s{ mismo. «Pero ;qué es la filosoffa hoy - quiero decir la
actividad filoséfica — si no el trabajo critico del pensamiento sobre el pensamiento
mismo?» 33

Como tal, ella permite separarse de uno mismo, «pensar de otro modo lo
que se piensa y percibir de otro modo lo que se ve». Ademds de trabajo critico, la
filosofia se despliega como ejercicio histérico, no porque Foucault trabaje como
historiador, sino porque «el trabajo de pensar su propia historia puede liberar al
pensamiento de lo que piensa en silencio y le permite pensar de otro modo»*.
Este trabajo, a la vez critico e histérico, de crear una distancia con respecto al
propio pensamiento, evoca la nocién de experiencia de la espiritualidad, es decir,
«la correlacién, en una cultura, entre dominios de saber, tipos de normatividad y
formas de subjetividad»®.

33 FOUCAULT, Michel. Histoire de la sexualité, II: L'usage des plaisirs. Gallimard, Paris, 1984, 15.
34 FOUCAULT, Michel. Histoire de la sexualité, 15.
35 FOUCAULT, Michel. Histoire de la sexualité, 10.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 241

8. Bibliografia

GROS, Frédéric. «Situation du Cours». En FOUCAULT, Michel. Lherméneutique
du sujet. Cours au College de France, 1981-1982. Seuil/Gallimard,
Paris, 2001. Edition établie par Franois Ewald et Alessandro Fontana,
par Frédéric Gros.

FOUCAULT, Michel. Histoire de la sexualité, II: L'usage des plaisirs. Gallimard,
Paris, 1984.

FOUCAULT, Michel. Du gouvernement des vivants. Cours au Collége de France,
1979-1980. Seuil/Gallimard, Paris, 2012. Edition établie par Francois
Ewald et Alessandro Fontana, par Michel Sennelart.

FOUCAULT, Michel. Subjectivité et vérité. Cours au Collége de France (1980-
1981). EHESS/Gallimard/Seuil, Paris, 2014. Edition établie sur la
direction de Francois Ewald et Alessandro Fontana, par Frédéric Gros.

FOUCAULT, Michel. Lherméneutique du sujet. Cours au Collége de France, 1981-
1982. Seuil/Gallimard, Paris, 2001. Edition établie par Frangois Ewald
et Alessandro Fontana, par Frédéric Gros.

FOUCAULT, Michel. «L’éthique du souci de soi comme pratique de la liberté».
En Dits et écrits, IV, Paris, Gallimard, 1994. Edition établie sous la
direction de Daniel Defert e Francois Ewald, avec la collaboration de
Jacques Lagrange.

HADOT, Pierre. Exercices spirituels et philosophie antique. Albin Michel, Paris,
2002.

JAFFRO, Laurent. «Foucault et le Stoicisme: sur [lhistoriographie de
Lherméneutique du sujer». En GROS, Frédéric; LEVY, Carlos
(Coords.). Foucault et la philosophie antique. Kimé, Paris, 2003, 51-
79.

MUCHAIL, Salma Tannus. Foucault, mestre do cuidado: textos sobre A hermenéutica
do sujeito. Loyola, Sao Paulo, 2011.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519



