
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18076063
[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

El sujeto de la espiritualidad en la 
filosofía de Michel Foucault

The subject of spirituality in the philosophy of Michel 
Foucault 

Cesar Candiotto
Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUCPRCNPq/), Brasil

c.candiotto@pucpr.br

Resumen:  En este artículo analizaré la relación 
entre subjetividad y verdad en los dichos y 
escritos de Michel Foucault entre 1981 y 
1984, haciendo hincapié en su relevancia para 
la problematización de la espiritualidad y sus 
desarrollos en las nociones de inquietud de sí, 
conversión, ascesis y logos en el marco de su 
«viaje» por la filosofía antigua. El artículo explora 
la riqueza de esta relación, haciendo hincapié en 
la subjetivación de la verdad a través de la noción 
de paraskeue. Entendida como el conjunto de 
prácticas necesarias y suficientes para permitirnos 
ser más fuertes que cualquier cosa que pueda 
suceder, opera como una matriz práctica de 
acción. Esta matriz se considera verdadera 
cuando impregna la conducta racional, haciendo 
que el sujeto sea lo suficientemente fuerte como 
para hacer frente a los acontecimientos que 
pueden herirlo o debilitarlo. En conclusión, el 
sujeto de la espiritualidad filosófica es un sujeto 
de acciones ascéticas en permanente preparación 
para las adversidades de la existencia.  
Palabras clave: espiritualidad; verdad; Michel 
Foucault; inquietud de sí; ascesis.

Fecha de recepción: 31/07/2025. Fecha de aceptación: 15/11/2025.

Apresentado no Simpósio Nacional 40 anos de A hermenêutica do sujeito, de Michel Foucault, de 20 a 24 de Junho 
de 2022. O Simpósio foi organizado por Tereza C Calomeni, professora do Programa de Pós-Graduação em Filosofia 
e do Departamento de Filosofia da Universidade Federal Fluminense (UFF).

Cesar Candiotto (brasileiro) es Doctor en Filosofía pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP), 
con Post-doctorado en el Institut d’études Politiques de Paris. Profesor del Programa de Posgrado en Filosofía Stricto 
Sensu de la Pontificia Universidad Católica de Paraná, donde también se desempeña como Decano de la Facultad 
de Educación y Humanidades, desde 2022. Es titular de una Beca de Productividad en Investigación del Conselho 
Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq, Proceso 303280/2025-5). Es autor de Foucault 
e a crítica da verdade (Autêntica, 2013) y A Dignidade da Luta Política: incursões pela filosofia de Michel Foucault 
(EDUCS, 2020). Ha coorganizado varios libros, entre ellos, Foucault e o cristianismo (Autêntica, 2011) y Foucault e 
as práticas de liberdade, v. I y II (Pontes, 2019).

Abstract: In this article I will analyse the 
relationship between subjectivity and truth in 
Michel Foucault’s sayings and writings between 
1981 and 1984, with an emphasis on its 
relevance to the problematization of spirituality 
and its developments in the notions of self-care, 
conversion, asceticism and logos in the context 
of his «trip» through ancient philosophy. The 
article explores the richness of this relationship, 
emphasizing the subjectivation of truth through 
the notion of paraskeue. Understood as the set 
of practices necessary and sufficient to allow us 
to be stronger than anything that can happen, 
it operates as a practical matrix of action. This 
matrix is considered true when it permeates 
rational conduct, making the subject strong 
enough to face events that can hurt or weaken 
him. In conclusion, the subject of philosophical 
spirituality is a subject of ascetic actions in 
permanent preparation for the adversities of 
existence.  

Keywords: spirituality; truth; Michel Foucault; 
self-care; asceticism.



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»228

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519

1. Introducción

En sus cursos en el Collège de France a principios de los años ochenta, Michel 
Foucault orientó sus investigaciones hacia la constitución de una genealogía del 
sujeto occidental, con el fin de alejarse de la concepción cartesiana de sujeto 
imperante en la filosofía moderna y de sus desarrollos en la filosofía contemporánea, 
especialmente en la fenomenología. La vía elegida para llevar a cabo esta genealogía 
consiste en la articulación entre subjetividad y verdad, tomando como objeto 
de análisis el pensamiento grecorromano tardío, especialmente el estoicismo, el 
epicureísmo y el cinismo. 

Tras haber analizado el gobierno de los hombres a través de la manifestación 
de la verdad en el cristianismo de los primeros siglos en el curso de 1980, Du 
gouvernement des vivants, en los dos años siguientes Foucault pasa a problematizar 
la constitución del sujeto a través de las prácticas del yo. El curso de 1981, 
Subjectivité et vérité, contiene las principales cuestiones que guiarán la investigación 
de esta articulación homónima, pero desde la perspectiva de la constitución del 
sujeto/varón romano en el marco de sus relaciones conyugales con su mujer. En 
el curso del año siguiente, L’herméneutique du sujet, la articulación entre verdad 
y subjetividad profundiza las diferentes prácticas del yo en el mundo antiguo, a 
partir de las cuales podemos identificar el nacimiento en Occidente de otro modo 
de constitución del sujeto. 

Se le pueden atribuir diversos adjetivos: sujeto ético, sujeto del cuidado de sí, 
sujeto ascético. Este estudio pretende demostrar que estos adjetivos son diferentes 
formas de denominar lo que puede caracterizarse como sujeto de la espiritualidad. 
Se trata de un término que Michel Foucault recogió muy probablemente de 
los estudios de filosofía antigua de Pierre Hadot, pero que adquiere una forma 
particular en su curso de 1982 en el Collège de France. 

Tras contextualizar el problema de la articulación entre subjetividad y verdad 
en el siguiente apartado, me centraré en tres elementos que caracterizan a este 
sujeto de la espiritualidad: la inquietud consigo mismo (una de las posibles 
traducciones de epimeleia heautou), la conversión a sí mismo (convertio ad se) 
y la ascesis (askesis). La identificación del surgimiento de este sujeto a través 
de la genealogía de su constitución histórica en el pensamiento grecorromano 
occidental señala su carácter inacabado y su incesante necesidad de transformación 
para apropiarse de discursos verdaderos que sean al mismo tiempo matrices 
prácticas de acción para afrontar los acontecimientos de la existencia. En este 
sentido, difiere de una percepción del sujeto cuya transparencia hacia sí mismo 
es bastante para que se le considere capaz de verdad y, por tanto, fuente de 
sentido para el mundo.  



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 229

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241

ISSN: 0719-7519

2. Las posibilidades de articulación entre subjetividad y verdad 

En su clase del 7 de enero de 1981, en el marco del curso Subjectivité et vérité1, 
Foucault señala que, tradicionalmente, de Platón a Kant pasando por Descartes, la 
articulación entre subjetividad y verdad parte de las siguientes preguntas: «¿Cómo 
y en qué condiciones podemos conocer lo verdadero? O también, ¿cómo es posible 
el conocimiento a partir de la experiencia del sujeto cognoscente? ¿Cómo reconoce 
la persona que tiene esta experiencia que se trata de un conocimiento verdadero?». 
La articulación entre subjetividad y verdad tiene como condición fundamental 
un sujeto de conocimiento transparente a sí mismo, a partir del cual se considera 
verdadero. Y esta condición está en tensión constante con otra pregunta: «si el 
sujeto es sujeto, ¿cómo puede acceder efectivamente a la verdad?».2

Desde otra perspectiva, que Foucault denomina «positivista», la cuestión 
puede plantearse al revés: ¿es posible tener un conocimiento verdadero del sujeto, 
y en qué condiciones podemos tener este conocimiento verdadero del sujeto? ¿Es 
técnicamente posible y teóricamente legítimo emplear, en relación con la forma y 
el contenido de las experiencias subjetivas, los procedimientos y criterios propios 
del conocimiento de cualquier objeto? En definitiva, ¿cómo puede haber verdad 
del sujeto en la medida en que sólo puede haber una verdad para un sujeto?

Foucault, por su parte, quiere problematizar una tercera posibilidad de 
relación entre subjetividad y verdad. Esta relación está en el origen de el planteo 
de la espiritualidad filosófica en el curso del año siguiente. En la clase del 7 de 
enero de 1981, introduce la articulación entre juegos de verdad y subjetividad. 
Señala que en toda cultura existen determinados discursos sobre temas que, 
independientemente de su valor de verdad, funcionan, son aceptados y circulan 
con el poder de la verdad. Considerando cuáles son estos discursos en cuanto a 
su contenido y forma; teniendo en cuenta los vínculos entre las obligaciones de 
verdad y los individuos, Foucault se interesa por ¿qué experiencia pueden tener 
los individuos de sí mismos? ¿En qué sentido esta experiencia está formada y 
transformada por el hecho de que existen discursos en nuestra sociedad que son 
considerados como verdaderos, que circulan como verdaderos, que son impuestos 
como verdaderos por los propios individuos en su condición de sujetos? ¿Qué 
marca, herida o apertura, qué obligación o liberación se produce en el sujeto al 
reconocer que hay una verdad que se le dice o se le impone, que hay que decir 
y buscar? Al existir en una cultura discursos calificados como verdaderos, ¿qué 
experiencia tiene el sujeto de sí mismo y qué relación establece consigo mismo 
como consecuencia de la existencia efectiva de esos discursos verdaderos sobre él?

No se trata de plantear la verdad para un sujeto en general, como en la 

1 FOUCAULT, Michel. Subjectivité et vérité. Cours au Collège de France (1980-1981). EHESS/Gallimard/
Seuil, París, 2014. Edition établie sur la direction de François Ewald et Alessandro Fontana, par Frédéric Gros, 
12.
2 FOUCAULT, Michel. Subjectivité et vérité, 12.



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»230

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519

tradición filosófica; ni de la posibilidad de un discurso de verdad sobre contenidos 
subjetivos, como en el positivismo. Se trata más bien de averiguar cuáles son 
los efectos de la subjetivación debidos a la existencia misma de un discurso que 
pretende decir la verdad sobre y para el sujeto. 

Esta perspectiva sobre la relación entre subjetividad y verdad, anunciada 
por Foucault en 1981 a propósito del estudio del comportamiento sexual en 
el estoicismo y epicureísmo tardorromanos adquiere nuevos contornos al año 
siguiente, en el curso del Collège de France, L’herméneutique du sujet.

3. La espiritualidad y el momento cartesiano

En el curso de 1982, la noción de espiritualidad aparece por primera vez para 
delimitar la relación entre subjetividad y verdad, sólo que ahora haciendo hincapié 
en el amplio dominio de las prácticas del yo en el mundo antiguo. Ausente de todos 
los índices de los cursos del Collège de France y de los Dits et écrits, a excepción de 
L’herméneutique du sujet, esta noción puede entenderse inicialmente por lo que no 
es. No investiga, por ejemplo, los límites y las posibilidades de acceso del sujeto 
a la verdad; tampoco se presenta como una «forma de pensamiento»3 centrada en 
el cuestionamiento del mejor método que permite al sujeto acceder a la verdad. 
Sin embargo, esta ha sido la tendencia predominante, aunque no exclusiva, de 
la filosofía moderna, centrada en las reglas de formación del método y en la 
estructura del objeto a conocer como condiciones intrínsecas; o en la exigencia de 
excluir la «locura» como condición extrínseca.4 En cualquier caso, una filosofía sin 
espiritualidad parte del sujeto porque presupone que es capaz de verdad; o porque 
esta verdad es una evidencia incuestionable relacionada con un contenido del alma 
o una teoría del mundo, o incluso una transparencia del sujeto consigo mismo.

En cuanto a la espiritualidad, está relacionada con una experiencia a través de 
la cual el sujeto realiza en sí mismo las transformaciones necesarias para acceder 
a la verdad.5 Las palabras clave aquí son «experiencia» y «transformación». En 
cuanto a la primera, no se trata de una experiencia fundamental ni de una teoría 
filosófica sobre el alma o el cuerpo; la experiencia se entiende en el sentido de 
experimentación histórica; y el individuo que realiza esta experiencia hace de ella 
un acontecimiento, una singularidad irrepetible. En cuanto a la transformación, se 
trata de un cambio en la forma de ser y actuar del sujeto para afrontar las penurias 
de la existencia, porque en su condición actual se percibe a sí mismo como incapaz 
de la verdad, es decir, no está dotado de suficientes discursos y ejercicios para hacer 
frente a las eventualidades externas e internas que podrían debilitarlo o paralizarlo. 

3 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet. Cours au Collège de France, 1981-1982. Seuil/Gallimard, 
París, 2001. Édition établie par François Ewald et Alessandro Fontana, par Frédéric Gros, 16.
4 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 19.
5 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 1. 



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 231

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241

ISSN: 0719-7519

El acceso a estas verdades tiene un precio, que es la necesidad de plantear como 
problema o preocupación la propia forma de ser y de vivir del sujeto. Implica un 
ejercicio laborioso sobre uno mismo (askesis) del que se obtiene como contrapartida 
una cierta tranquilidad del alma o alguna iluminación para estar al corriente de los 
acontecimientos del mundo que le causan heridas o de las pasiones del alma que 
le afligen. Se trata, pues, de verdades que pueden transformar al sujeto en alguien 
suficientemente fuerte, resistente, sereno, incluso ante las peores adversidades. 
Por eso, la espiritualidad implica un ejercicio continuo, no de autocultivo sin 
pretensiones, sino de fortaleza ante los peligros y adversidades de la existencia.

El curso L’herméneutique du sujet está dedicado a recalificar la espiritualidad dentro de 
la filosofía, entendida esta como práctica histórica de la subjetividad. Nos encontramos 
ante un estilo de análisis que se aleja de la tendencia predominante en la historia de la 
filosofía (moderna) basada en una concepción del sujeto como alguien capaz de verdad. 
Foucault llama a esta tendencia predominante el «momento cartesiano».6

El término «momento», en este caso, caracteriza un énfasis cuya cúspide 
es el racionalismo cartesiano del siglo XVII, marcado por antecedentes que se 
remontan a la teología escolástica y por repercusiones que llegan hasta el siglo 
XX. Fundamentalmente, el «momento cartesiano» es un movimiento de 
«descalificación» de la espiritualidad por parte de la filosofía que se inicia con 
la asimilación de la espiritualidad antigua por parte de la teología medieval, la 
cual, a partir de la Escolástica, se constituye como una reflexión racional que 
fundamenta un saber en general. Entre el siglo V y el siglo XVII, el conflicto 
se sitúa en la relación entre espiritualidad y teología, ya que todavía no existe 
una oposición estructural entre ciencia y espiritualidad. 7 Y después de Descartes, 
no hubo una ruptura total con la espiritualidad. Algunas de las estructuras de la 
espiritualidad, por ejemplo, se encuentran en la Reforma del entendimiento en el 
pensamiento de Spinoza, que identifica una filosofía del entendimiento vinculada 
a una espiritualidad de la transformación del propio ser del sujeto.

La exigencia de espiritualidad puede verse más tarde, en el siglo XIX, en formas 
de conocimiento fuera del paradigma científico, como encontramos en el marxismo, 
porque en este conocimiento hay rastros de espiritualidad como condición para el 
acceso del sujeto a la verdad. Sin embargo, Foucault no concibe este saber en el 
sentido de una «forma de espiritualidad»8, como encontramos en el estoicismo y 
el epicureísmo de finales del Imperio Romano. Marx, por ejemplo, cree que, al 
transformar la naturaleza mediante su trabajo, el hombre mismo se transforma. 
Esta transformación depende, pues, del trabajo concebido como esencia del 
hombre. Pero la explotación del trabajo mediante la plusvalía aliena al hombre 
de sus condiciones materiales, no sólo porque no puede poseer lo que produce, 
sino también porque no se reconoce en ello. Revertir el proceso de alienación 
6 Cf. FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 14-20.
7 Cf. FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 28.
8 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 30.



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»232

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519

implica, por tanto, tomar conciencia de la situación de explotación en el ámbito 
colectivo de la clase a la que pertenece el trabajador, lo que requiere un laborioso 
proceso ascético. Es probablemente en esta transformación del sujeto alienado a 
alguien consciente de su pertenencia a una clase explotada que Foucault identifica 
las huellas de la espiritualidad. Pero el problema de Marx, según Foucault, es que 
cree en la posibilidad de un sujeto supuestamente puro o autoconsciente, libre 
de alienación. No es el caso de entrar en este tema, sino sólo de utilizarlo como 
ejemplo para indicar hasta qué punto el marxismo conlleva ciertas cuestiones de 
transformación del sujeto que implican una «estructura de espiritualidad»9.  

4. La inquietud de sí como principio

Importante es señalar que la recalificación de la espiritualidad dentro de la filosofía, 
concebida como práctica histórica de la subjetividad, implica apostar por la 
posibilidad de esta recalificación en el presente en el que nos encontramos. Pero así 
como la genealogía se ocupa de identificar el nacimiento de los objetos conceptuales 
en su acontecimiento y singularidad, Foucault cree que la espiritualidad nace en 
la filosofía cuando la preocupación o inquietud con uno mismo se convierte en 
la referencia para el conocimiento de uno mismo. 10 Sostiene además que esta 
dimensión práctica de la filosofía como inquietud en relación con el modo de ser y 
de vivir ha sido encubierta por la tradición de la metafísica del alma que precede a 
Descartes o por la tradición analítica de la verdad que le sucede. Encontrar un punto 
de equilibrio exige hacer visible esta otra tradición desacreditada o encubierta por la 
teología escolástica medieval y la tradición epistemológica de la filosofía moderna.

Al analizar la importancia del precepto general de la epimeleia heautou en la 
tradición socrática, recuperado por los cínicos y puesto en práctica sobre todo en 
el Alto Imperio romano, Foucault considera que incorpora esta transformación 
inherente a la espiritualidad en la relación entre subjetividad y verdad. Este precepto 
implica un cambio de actitud hacia uno mismo, los demás y el mundo; requiere 
una conversión de la mirada desde el exterior hacia uno mismo como forma de 
velar lo que ocurre en el pensamiento; indica acciones ejercidas por el yo sobre 
sí mismo a través de las cuales se busca transformarse. En resumen, la inquietud 
de sí designa un modo de ser, una actitud, formas de reflexión y prácticas que lo 
convierten en el centro de una «historia de las prácticas de la subjetividad»11.

Aunque el nacimiento de la inquietud de sí puede rastrearse en la propia 
tradición socrática, especialmente cuando Foucault analiza el Primer Alcibíades, 

9 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 30.
10 Este tema ha sido ampliamente estudiado por distintos investigadores desde la edición original de L’herméneutique 
du sujet en 2001. Recomiendo especialmente la recopilación de textos publicada por Salma Tannus Muchail, cuyo 
título es Foucault, mestre do cuidado, Loyola, São Paulo, 2011.
11 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 13.



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 233

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241

ISSN: 0719-7519

en este análisis su comprensión se limita a un déficit de la pedagogía ateniense 
en un momento concreto de la vida12 y a un privilegio estatutario para quienes se 
preparan para el ejercicio del gobierno.13 A diferencia del mundo griego, señala 
que en la cultura romana de los tres primeros siglos de nuestra era, la inquietud de 
sí se universaliza como principio y se pone en práctica de forma particularizada. 
Esto significa que todo el mundo es capaz de practicarlo, pero pocos consiguen 
realmente convertirlo en una actitud permanente. El criterio diferenciador es entre 
los que eligen la preocupación con uno mismo como forma de vida y los demás, 
que no le dedican suficiente tiempo y atención. Foucault identifica un juego en la 
cultura de uno mismo en la sociedad romana que se establece entre un principio 
universal que puede ser comprendido y aplicado a la vida por la elección de unos 
pocos, por un lado, y los cuidados raros de los que nadie está a priori excluido, 
por otro. En este sentido, la inquietud de sí emerge como un objetivo privilegiado 
de las prácticas de sí. Aunque sea un objetivo para todos, sólo formará parte de 
la existencia de algunos. La inquietud de sí en definitivo es un despliegue de la 
tradición filosófica de la estilística de la existencia que, si bien está vinculada a una 
concepción del bien, en el sentido de proporcionar una vida buena y bella que 
sea recordada y sirva de ejemplo e inspiración, al mismo tiempo se aleja de una 
concepción del deber, en el sentido de que obliga al sujeto a modo de fundamento 
para la acción, como si fuera un imperativo categórico. De ello se desprende que el 
cuidado de sí es un principio, no un fundamento. De este principio se deriva una 
espiritualidad que exige un proceso de conversión por parte del sujeto.

5. Conversión a sí mismo

Foucault considera que la conversión es un componente central de la espiritualidad 
filosófica en el proceso de transformación del sujeto para acceder a la verdad.14 En 
este caso, no se trata del movimiento ascendente de la epistrophê platónica, según 

12 Sócrates se interesa por Alcibíades sólo cuando éste pierde su belleza y aspira a gobernar, lo que indica que 
no se trata de un interés relacionado con el eros, sino de un problema de déficit en la pedagogía ateniense. Los 
pretendientes de Alcibíades en su juventud sólo se han interesado por la belleza de su cuerpo, pero con el paso del 
tiempo lo abandonaron sin preocuparse de gobernarlo adecuadamente. Sócrates, en cambio, está preocupado con 
gobernar el alma de Alcibíades para que aprenda a cuidar de sí mismo y pueda gobernar a los demás como es debido. 
De ello se deduce que es necesario cuidar de uno mismo no sólo cuando se pretende gobernar a los demás, sino 
también cuando el gobierno de uno mismo ha sido dejado de lado por la educación.
13 El Primer Alcibíades, uno de los diálogos juveniles de Platón, tiene como telón de fondo la relación entre el 
gobierno político y el autogobierno. No es necesario entrar en los méritos de este personaje, Alcibíades, que ya 
ha sido diligentemente tratado en otros estudios. A modo de contextualización, conviene recordar que Alcibíades 
quiere disfrutar del privilegio político de gobernar a otros, concretamente al gobierno administrativo de Atenas. Cree 
que su condición privilegiada, derivada de la ascendencia aristocrática, es suficiente para un futuro gobierno exitoso. 
Sin embargo, no está preparado para ejercer el arte de gobernar en la esfera política. Ignora la tékhne necesaria para 
lo que debería saber; quiere gobernar la ciudad, pero no sabe cómo hacerlo ni cuál es el fin de la actividad política. 
Es en este punto cuando Sócrates decide dirigirse a él, y el alcance de este planteamiento es subrayar que el correcto 
ejercicio del gobierno está condicionado por el cuidado de sí mismo.
14 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 199.



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»234

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519

el cual el alma se desplaza desde el mundo inmanente de las apariencias hacia el 
elemento divino o mundo trascendente de las esencias en el que se reconoce a 
sí misma. Este término tampoco se restringe al neoplatonismo, corriente en la 
que la epistrophê adquiere una importancia central y ontológica, en el sentido 
de que «un ser sólo adquiere consistencia propia en el movimiento que le lleva a 
‘volverse’ hacia su principio»15.  En el neoplatonismo, la epistrophê está ligada a una 
liberación del cuerpo y a la valorización de la reminiscencia, del conocimiento, 
como elemento central. 

A diferencia de esta posición, en la filosofía estoica del Alto Imperio, la epistrophê 
se realiza en la inmanencia del mundo y se basa en la oposición esencial, como en 
Epicteto, entre lo que depende de nosotros y lo que no depende de nosotros. 16 
Además, no caracteriza un movimiento hacia el alma, sino una relación acabada 
entre el sujeto y él mismo.

Para caracterizar la especificidad de la epistrophê como elemento central de 
la espiritualidad filosófica, Foucault la distingue de la concepción cristiana de la 
metanoia. En el cristianismo, la metanoia se considera un acto repentino (lo que 
no significa que no requiera preparación), un paso de la muerte a la vida o de la 
mortalidad a la inmortalidad. La metanoia proporciona una ruptura dentro del 
sujeto, de modo que renunciar a uno mismo implica morir a uno mismo, renacer 
en otro yo, abandonar la anterior forma de ser. 17  

Pensadores como Séneca utilizan expresiones como «huir de uno mismo», 
«escapar de uno mismo», y si hay ruptura, ésta no se produce entre el yo y uno 
mismo. Con lo que se rompe es con el entorno, es decir, con todo aquello que 
impide la concentración en uno mismo, la acción de habitar en uno mismo. La 
epistrophê que Foucault identifica en el pensamiento tardorromano se realiza en la 
distancia de una transformación. Sin embargo, la distancia entre el yo que alguien 
quiere transformar y el yo que resulta de tal transformación no es la que se establece 
entre una exterioridad aparente y una interioridad esencial; tampoco tiene lugar 
a través de una ruptura entre el viejo y el nuevo yo, sino en los intersticios del 
trabajo duro y artesanal a través de los cuales alguien trata de encontrar el centro 
del yo en el que pretende fijarse y permanecer.  En definitiva, la elaboración de 
uno mismo es un trabajo de conversión a uno mismo (convertio ad se).

A diferencia de una noción firmemente construida o de un concepto sólido, la 
conversión al yo es un esquema práctico18: implica actos de protección, defensa y 

15 Esta observación de Frédéric Gros en el texto, «Situation du Cours», se basa en la lectura de AUBIN, Paul. 
Le problème de la conversion. Beauchesne, París, 1963.
16 El término epistrophê es utilizado por Epicteto en las Entrevistas, especialmente en el libro III (16, 15; 22, 
39); por Marco Aurelio en Pensamientos, libro IX; y por Plotino en su Eneadas, libro IV.
17 Foucault subraya que en el libro De Paenitentia, traducción latina de la metanoia, Tertuliano (155-225) 
realiza una disociación entre el acceso a una Verdad instituida (la fe) y la investigación de una verdad oscura 
del alma a liberar (la confesión). A su vez, la conversión platónica permite conocer en un solo movimiento 
la Verdad y la verdad del alma originalmente ligada a la primera (Cf. GROS, Frédéric, «Situation du Cours», 
216, nota 11).
18 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 199.



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 235

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241

ISSN: 0719-7519

equipamiento y armamento del yo; las actitudes de respeto al yo implican estados 
como convertirse en dueño del yo, en propietario del yo. Pero para convertirnos, 
necesitamos prestar atención y discernir continuamente entre lo que depende de 
nosotros y lo que no depende de nosotros. La atención, la vigilancia y la mirada 
permanente sobre el yo deben aplicarse en las situaciones particulares de la vida, 
especialmente concentrándose en el momento presente. Esta concentración aleja 
al individuo de las pasiones provocadas por la nostalgia del pasado o la ansiedad 
por el futuro, que no dependen de nosotros. Sólo el presente depende de la acción 
libre. En resumen, la conversión a uno mismo no es una trans-subjetivación por 
la que se produce una ruptura y mutación en el interior del yo introduciendo una 
cesura esencial en el sujeto, sino que se trata de un proceso largo y continuo por el 
que uno se pone a sí mismo como objetivo, una suerte de autosubjetivación por la 
que se aspira a una relación plena entre el yo y uno mismo. 19  

La conversión también implica desviar la mirada de los demás hacia uno 
mismo. Según Pierre Hadot20, volver la mirada hacia uno mismo exige desviarla 
de la curiosidad por los demás, interesarse por uno mismo en lugar de prestar 
atención a la vida de los demás. Se trata de un ejercicio de concentración por parte 
del sujeto, que debe reasignar toda su actividad y atención a esta tensión que le 
conduce a su meta, que es residir en sí mismo. La inversión de la mirada hacia el yo 
no significa hacer del sujeto un objeto de análisis, desciframiento y reflexión, sino 
permanecer en su propio objetivo. Es en el camino entre el yo y su meta donde 
el individuo debe concentrarse, y no en la agitación del mundo exterior o en la 
necesidad de desciframiento interior.  

6. Ascetismo y verdad

Michel Foucault señala la presencia del ascetismo como un criterio importante 
para identificar la práctica filosófica basada en la espiritualidad y su diferenciación 
de una filosofía que concibe al sujeto como capaz de verdad. 

En la espiritualidad antigua, el ascetismo designa el ejercicio doloroso del sujeto 
en su intento de salvar la distancia entre lo que ha dejado de ser y la búsqueda de 
su meta. La exigencia de ascetismo es común tanto en el monacato de los siglos III 
y IV d.C. como en la filosofía romana de los dos primeros siglos.

Al igual que en el ascetismo monástico cristiano, el ascetismo filosófico se 
caracteriza por la austeridad; sin embargo, sus tácticas, medios e instrumentos 
pretenden adquirir algo que el sujeto aún no posee. Pero hay diferencias significativas 
19 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 206. Sobre el cuestionamiento de esta «relación plena con 
el yo» y el hecho de que no haya ruptura en el estoicismo, Cf. JAFFRO, Laurent. «Foucault et le Stoïcisme: sur 
l›historiographie de L›herméneutique du sujet». En GROS, Frédéric; LÉVY, Carlos (Coords.). Foucault et la 
philosophie antique. Éditions Kimé, París, 2003, 51-79, especialmente 65-69. 
20 La diferenciación de Foucault se basa en HADOT, Pierre. Exercices spirituels et philosophie antique. Albin 
Michel, París, 2002, 221-235.



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»236

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519

entre el monacato cristiano y la escuela estoica. El cristiano necesita instrumentos 
de defensa para luchar contra las diversas tentaciones del maligno y los moviliza 
para renunciar plenamente a su voluntad y al mal que mora en ella. El filósofo 
estoico necesita estos instrumentos de defensa para afrontar los acontecimientos 
del mundo exterior que le afligen y perturban. El cristiano es el asceta de sí mismo 
porque lucha contra la inclinación al mal o el deseo de pecar que hay en él; el estoico 
es el asceta del acontecimiento, pero no de cualquier acontecimiento, porque sólo 
busca vencer al que puede herirle y hacer visible su debilidad.21 El asceta estoico sólo 
activa su coraza de defensa cuando los acontecimientos lo exigen; el cristiano, en 
cambio, necesita ponerla en práctica a diario ante la presunción de que el maligno 
está continuamente al acecho de sus deseos, pensamientos y acciones. Al subrayar 
la diferencia entre el cristianismo monástico y el estoicismo basado en la austeridad 
y el ascetismo, Foucault indica que «la oposición [entre el mundo antiguo y el 
universo cristiano] no es entre tolerancia y austeridad, sino entre una forma de 
austeridad vinculada a una estética de la existencia y otras formas de austeridad 
relacionadas con la necesidad de renunciar a uno mismo para descifrar la propia 
verdad».22 Cabe señalar que la estética de la existencia es inseparable de la ascesis, 
el ejercicio arduo para alcanzar una meta, que puede ser la tranquilidad del alma o 
la serenidad, a pesar de la adversidad. Es ante la peor adversidad cuando el atleta 
estoico, pero también el epicúreo, demuestra que puede ser sereno.

Las tácticas, medios e instrumentos que emplea el asceta estoico para afrontar 
los acontecimientos de la vida se denominan conjuntamente con el término 
paraskeue. Literalmente, este término puede traducirse como «equipaje» o 
«material». En los textos estoicos, la paraskeue se ejemplifica metafóricamente con 
los ejercicios que un atleta o luchador debe realizar para vencer las adversidades 
que puedan afectarle.  

A este respecto, Foucault cita al cínico Demetrio, reportado por Séneca en el 
libro VII de De Beneficiis. Demetrio escribe que el atleta de la ascética filosófica 
se ejercita a semejanza de un luchador para ser lo bastante fuerte en proporción a 
los golpes que podría recibir. Como luchador del acontecimiento, el asceta no se 
ejercita para vencer a otros o para vencerse a sí mismo, sino para ser «más fuerte, 
o no ser más débil que lo que pueda suceder.» 23 

De ello se infiere que la paraskeue puede designarse como «el conjunto de 
movimientos necesarios y suficientes, el conjunto de prácticas necesarias y 
suficientes para permitirnos ser más fuertes que todo lo que pueda suceder en el 
transcurso de nuestra existencia». 24

Para entender cuáles son estos movimientos necesarios y suficientes, conviene 
primero saber qué técnicas ayudan en su adquisición, de qué elementos está 

21 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 308.
22 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 406.
23 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 306.
24 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 307.



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 237

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241

ISSN: 0719-7519

constituida esa armadura y cómo actúa en el individuo. Comenzando por su 
adquisición, la armadura protectora (paraskeue) es asimilada por el individuo en la 
escuela filosófica cuando subjetiva los discursos enunciados por el maestro (logoi). 
En el curso de 1982, Foucault estudia textos y diálogos de distintas escuelas del 
Imperio romano tardío, especialmente el estoicismo, el epicureísmo y el cinismo. 
En estas escuelas se da la relación entre el gobierno de uno mismo y de los otros, 
centrada en la interacción entre maestro y discípulo. 

La técnica privilegiada en esa interacción es la de la dirección de la conciencia, 
ampliamente trabajada en el curso de 1980 en el Collège de France, Du gouvernement 
des vivants, en el marco del estudio sobre las convergencias y diferencias entre la 
dirección cristiana y la dirección estoica. En el cristianismo, Foucault identifica 
la centralidad de decirlo todo sobre pensamientos, deseos y acciones por parte del 
dirigido. A este respecto, de alguna manera, Foucault admite que el discípulo 
estoico siempre confía cierta inquietud o dificultad a su maestro. Sin embargo, 
esa verbalización es instrumental, jamás una acción permanente. Discurrir sobre 
alguna falta solo denota el progreso que para el discípulo significa el coraje de tal 
gesto. Lo que se exige del discípulo es que se convierta en un sujeto de verdad, en 
el sentido de que necesita ocuparse con los discursos verdaderos.

En la dirección, lo que más importa son los discursos verdaderos que atraviesan 
la palabra del maestro. Para subjetivar los logoi en la dirección de la conciencia, 
es necesario que el discípulo desarrolle el primer elemento de la paraskeue, que 
es la escucha. Para ello, necesita aprender a valorar el silencio; posteriormente, 
impregnar en su vida reglas de posturas corporales adecuadas durante la escucha; 
además, interiorizar reglas sobre la atención propiamente dicha. 

Plutarco, en el Traité sur le Bavardage (Tratado sobre la charlatanería) declara 
que tras el período de estudios, el sujeto debe aprender a escuchar el logos durante 
el resto de su vida adulta, ya que el arte de escuchar ayuda a distinguir entre la 
verdad y la disimulación. 25 Cuando alguien escucha, no conviene que se conforme 
con la belleza de la forma, con la gramática, con el vocabulario o con la refutación 
de los arguyentes filosóficos o sofistas. Solo debe prestar atención a lo que se dice, 
al objeto de la escucha filosófica que es el pragma, el referente de la palabra. Ahora 
bien, el referente (pragma) de la escucha filosófica es la «proposición verdadera 
cuando puede transformarse en precepto de acción.»26 Foucault toma como 
ejemplo la Carta 108 a Lucilio, de Séneca, en la que cita una aseveración de 
Virgilio, de su libro Geórgicas: «El tiempo huye, el tiempo irreparable». 

 Frente a esta aseveración, tenemos un comentario filológico y gramatical que 
puede tener en cuenta otros textos de Virgilio sobre el tema, como la asociación 
con la vejez, y busca analogías con dicha aseveración. Ya en la escucha filosófica 
o parenética, se trata de, ante la aseveración “el tiempo huye”, «llegar poco a 

25 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 325.
26 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 332.



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»238

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519

poco, tras meditarla y transformarla de elemento en elemento, a un precepto de 
acción, a una regla no sólo para conducirse, sino para vivir de una manera general 
y hacer de esa afirmación algo que se graba en nuestra alma como puede hacerle 
un oráculo.»27 

En la escucha activa o parenética, al prestar atención a lo que se escucha, el sujeto 
no se distrae del referente. La enunciación verdadera que memoriza se convierte 
en su discurso. Así, la escucha constituye una de las técnicas fundamentales de la 
subjetivación de la enunciación verdadera, siendo el alcance siempre renovado de 
la ascética filosófica.

Si la escucha es el primer elemento de la adquisición de la paraskeue, el logos 
que se manifiesta en la lexis del maestro es el segundo elemento que la compone. 
En efecto, los logoi o discursos verdaderos caracterizan el nuevo planteo sobre 
la problematización de la verdad en el curso de 1982. No se trata de axiomas 
y principios de verdad en sí mismos, sino de enunciaciones materialmente 
pronunciadas y útiles para el sujeto.

Para que las enunciaciones (logoi) se transformen en armaduras del sujeto 
(paraskeue), es necesario que sean principios aceptables de comportamiento; 
solo entonces se califican como verdaderas. Los logoi son discursos persuasivos, 
ya que no solo forman convicciones, sino que también impregnan las acciones. 
Configuran esquemas inductores de acción: una vez que habitan en el pensamiento, 
en el corazón y en el cuerpo del sujeto, los logoi actuarán espontáneamente 
como si hablaran en su nombre, diciendo lo que conviene hacer; y haciéndolo, 
efectivamente, lo que es preciso hacer.

Finalmente, conviene saber cómo actúa esa armadura en el sujeto. Ella opera 
como una matriz para la acción y es para adquirirla que este opta libremente por 
la ascesis. Además de la adquisición de las matrices de acción, el sujeto necesita 
saber cómo preservarlas para poder utilizarlas en el momento oportuno. Así, 
constituyen una suerte de auxilio indispensable ante los acontecimientos.

Que el logos hable, en el momento en que se produce el acontecimiento, 
que el logos, que constituye la paraskeue, se formule para anunciar su 
auxilio: y ya está presente el auxilio que nos dice qué hay que hacer 
o, mejor, dicho, que nos hace hacer efectivamente lo que debemos 
hacer.28

Para que las matrices razonables de acción sean utilizables, necesitan estar siempre 
«a mano» (prokheiron, en griego; ad manum, según la traducción latina).29 Plutarco 
observa su presencia en el sujeto cuando invoca algunas metáforas. 

La primera es que los logoi se asemejan al pharmakon: se comparan con la 
medicación con la cual el sujeto necesita contar para evitar daños a lo largo de 
la existencia. Otra metáfora es que los logoi parecen a los amigos: los verdaderos 
27 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 333.
28 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 310.
29 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 311.



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 239

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241

ISSN: 0719-7519

logoi son aquellos que ejercen presencia útil en la adversidad, análogamente a la 
ayuda que los verdaderos amigos brindan al sujeto cuando más la necesitamos. 
También pueden compararse a la voz interior que se hace oír cuando las pasiones 
inician sus agitaciones. Una vez que vengan las vicisitudes de la existencia, las 
adversidades amenacen y las pasiones obstaculicen el equilibrio propio, los logoi 
entran en acción para que el sujeto actúe como conviene. El efecto de la acción de 
estas matrices de verdad no es la producción de una interioridad, sino, más bien, 
la constitución de un sujeto de acciones.

Otra definición de paraskeue, que puede leerse en el Dossier «Cultura de uno 
mismo», es más amplia y refleja mejor lo que se ha explicitado hasta aquí. Foucault 
la caracteriza como 

el conjunto en el que se enuncian a la vez y en su relación indisociable 
la verdad de los conocimientos y la racionalidad de las conductas; más 
precisamente, aquello que, en la verdad de los conocimientos, funda 
la racionalidad de las conductas y aquello que, en esta racionalidad, se 
justifica en términos de proposiciones verdaderas30. 

Como destaca Frédéric Gros al respecto, «El logos debe actualizar la rectitud de la 
acción, más que la perfección del conocimiento», lo que indica que «el sujeto de la 
inquietud de sí es en lo fundamental un sujeto de acción recta más que un sujeto 
de conocimientos verdaderos.» 31

7. Conclusión

Para concluir, puede decirse que la relación entre subjetividad y verdad entendida 
desde el punto de vista de la espiritualidad ocupa el centro de la problematización 
filosófica en el Curso de 1982. Como subraya Foucault en la entrevista L’éthique 
du souci de soi comme pratique de la liberté, de enero de 1984, le cito: «Creo que, 
en la espiritualidad antigua, había una identidad o una cuasi-identidad entre esta 
espiritualidad y la filosofía», entendiendo la espiritualidad como «el acceso del 
sujeto a un cierto modo de ser y las transformaciones que el sujeto debe hacer de 
sí mismo para alcanzar este modo de ser».32 

En un artículo publicado en la revista Le Débat en 1983, incorporado con 
modificaciones a la «Introducción» de 1984 a L’usage des plaisirs, Foucault subraya 
que el ensayo, como experiencia que modifica el yo en el juego de la verdad, es el 
cuerpo vivo de la filosofía, al menos «si sigue siendo hoy lo que fue en el pasado, 
es decir, una ‘ascesis’, un ejercicio del yo en el pensamiento». Dos años después 

30 FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 509.
31 GROS, Frédéric. «Situation du Cours ». En: FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet, 509.
32 FOUCAULT, Michel.  «L’éthique du souci de soi comme pratique de la liberté». En Dits et écrits, 
IV. Gallimard, París, 1994. Édition établie sous la direction de Daniel Defert e François Ewald, avec la 
collaboration de Jacques Lagrange, 722.



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad»240

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241
ISSN: 0719-7519

del curso de 1982, y unos meses antes de corregir sus dos últimos libros, Foucault 
sigue entendiendo la filosofía como espiritualidad, en el sentido de una ascesis 
del pensamiento sobre sí mismo. «Pero ¿qué es la filosofía hoy − quiero decir la 
actividad filosófica – si no el trabajo crítico del pensamiento sobre el pensamiento 
mismo?» 33

Como tal, ella permite separarse de uno mismo, «pensar de otro modo lo 
que se piensa y percibir de otro modo lo que se ve». Además de trabajo crítico, la 
filosofía se despliega como ejercicio histórico, no porque Foucault trabaje como 
historiador, sino porque «el trabajo de pensar su propia historia puede liberar al 
pensamiento de lo que piensa en silencio y le permite pensar de otro modo»34. 
Este trabajo, a la vez crítico e histórico, de crear una distancia con respecto al 
propio pensamiento, evoca la noción de experiencia de la espiritualidad, es decir, 
«la correlación, en una cultura, entre dominios de saber, tipos de normatividad y 
formas de subjetividad»35.

33 FOUCAULT, Michel.  Histoire de la sexualité, II: L’usage des plaisirs. Gallimard, París, 1984, 15. 
34 FOUCAULT, Michel.  Histoire de la sexualité, 15.
35 FOUCAULT, Michel.  Histoire de la sexualité, 10.



CANDIOTTO, Cesar «El sujeto de la espiritualidad» 241

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 227-241

ISSN: 0719-7519

8. Bibliografía 

GROS, Frédéric. «Situation du Cours». En FOUCAULT, Michel. L’herméneutique 
du sujet. Cours au Collège de France, 1981-1982. Seuil/Gallimard, 
París, 2001. Édition établie par François Ewald et Alessandro Fontana, 
par Frédéric Gros.

FOUCAULT, Michel. Histoire de la sexualité, II: L’usage des plaisirs. Gallimard, 
París, 1984.

FOUCAULT, Michel. Du gouvernement des vivants. Cours au Collège de France, 
1979-1980. Seuil/Gallimard, París, 2012. Édition établie par François 
Ewald et Alessandro Fontana, par Michel Sennelart.

FOUCAULT, Michel. Subjectivité et vérité. Cours au Collège de France (1980-
1981). EHESS/Gallimard/Seuil, París, 2014. Edition établie sur la 
direction de François Ewald et Alessandro Fontana, par Frédéric Gros.

FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet. Cours au Collège de France, 1981-
1982. Seuil/Gallimard, París, 2001. Édition établie par François Ewald 
et Alessandro Fontana, par Frédéric Gros.

FOUCAULT, Michel.  «L’éthique du souci de soi comme pratique de la liberté». 
En Dits et écrits, IV. París, Gallimard, 1994. Édition établie sous la 
direction de Daniel Defert e François Ewald, avec la collaboration de 
Jacques Lagrange.

HADOT, Pierre. Exercices spirituels et philosophie antique. Albin Michel, Paris, 
2002.

JAFFRO, Laurent. «Foucault et le Stoïcisme: sur l’historiographie de 
L’herméneutique du sujet». En GROS, Frédéric; LÉVY, Carlos 
(Coords.). Foucault et la philosophie antique. Kimé, París, 2003, 51-
79.

MUCHAIL, Salma Tannus. Foucault, mestre do cuidado: textos sobre A hermenêutica 
do sujeito. Loyola, São Paulo, 2011.


