
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18076003
[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

Foucault, a genealogia das técnicas de 
decifração do si e do sujeito moderno em 

A hermenêutica do sujeito

Foucault, the genealogy of the techniques of deciphering the self 
and the modern subject in The hermeneutics of the subject 

Celso Kraemer
Universidade Regional de Blumenau (FURB), Brasil

celsok@furb.br

Resumo: A partir do curso A hermenêutica do 
sujeito, de Michel Foucault, o presente texto 
analisa a temática do cuidado de si situando-o 
no âmbito das tecnologias do governo, na 
abordagem arqueológica e genealógica. 
Considerando-se os quatro últimos cursos 
anteriores, Segurança, território, população 
(1977-1978), Nascimento da biopolítica 
(1978-1979), Do governo dos vivos (1979-
1980) e Subjetividade e verdade (1980-
1981), verifica-se que A hermenêutica do 
sujeito (1981-1982) se inscreve na mesma 
problemática da governamentalidade. Sujeito 
e hermenêutica percorrem a filosofia de 
Foucault desde a década de 1950. Para ele, 
o cuidado de si não manifesta uma instância 
salvadora do sujeito, mas situa a relação poder, 
verdade e sujeito numa trama mais complexa 
do que havia considerado nos trabalhos mais 
marcantes da década de 1970.

Palavras-chave: técnicas de decifração; 
cuidado de Si; tecnologias de governamento; 
sujeito; hermenêutica.

Abstract: Based on Michel Foucault’s 
course The Hermeneutics of the Subject, 
this text analyzes the theme of care of 
the self, situating it within the scope 
of governmentality technologies, using 
archaeological and genealogical approaches. 
Considering the four previous courses—
Security, Territory, Population (1977-1978), 
The Birth of Biopolitics (1978-1979), On the 
Government of the Living (1979-1980), and 
Subjectivity and Truth (1980-1981)—it is 
evident that The Hermeneutics of the Subject 
(1981-1982) aligns with the same issues of 
governmentality. Subject and hermeneutics 
have been central to Foucault’s philosophy 
since the 1950s. For him, the care of the self 
does not represent a salvific instance of the 
subject but situates the relationship between 
power, truth, and the subject within a more 
complex web than what he had considered in 
his most influential works of the 1970s.
Keywords: deciphering techniques; care of 
oneself; technologies of governance; subject; 
hermeneutics.

Fecha de recepción: 31/07/2025. Fecha de aceptación: 12/12/2025.

Apresentado no Simpósio Nacional 40 anos de A hermenêutica do sujeito, de Michel Foucault, de 20 a 24 de Junho 
de 2022. O Simpósio foi organizado por Tereza C Calomeni, professora do Programa de Pós-Graduação em Filosofia 
e do Departamento de Filosofia da Universidade Federal Fluminense (UFF).

Celso Kraemer (brasileiro) é Doutor em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP), 
Professor de Filosofia da Universidade Regional de Blumenau (FURB), desde 1991, e Professor permanente do 
Programa de Pós-Graduação em Educação da mesma Universidade. Desenvolve pesquisas nas áreas Filosofia da 
Educação, Epistemologia da Educação, Filosofia Política, Filosofia Contemporânea, com ênfase em autores franceses 
e alemães.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si»206

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225
ISSN: 0719-7519

1. Introdução

Em homenagem aos 40 anos do curso A hermenêutica do sujeito, este texto se coloca 
como uma provocação entre as muitas vias de leitura e interpretação já abertas 
e desenvolvidas sobre seu sentido na obra de Michel Foucault. Há um extenso 
corpus de artigos, teses, dissertações, palestras e anais de eventos, em diferentes áreas 
do saber humano, das artes à educação e à pedagogia, da filosofia ao direito, da 
psicologia à enfermagem, que toma elementos conceituais deste curso para pensar 
realidades ou propor novas práticas a partir de conceitos como cuidado de si, práticas 
de si, estética da existência, técnicas de si, e que está longe de manifestar uniformidade 
hermenêutica. Os usos e as interpretações do que Foucault queria1 fazer ou do que 
teria proposto são muito variados, efetivando diferentes interpretações sobre os 
propósitos de Foucault com seu estudo de um período singular do Ocidente, da 
Grécia Clássica ao início da Era Cristã, chamado por alguns de uma volta2 aos gregos. 
As interpretações oscilam. Alguns encontram uma espiritualidade, um Foucault 
engajado em propor formas (em geral individuais) de superação dos regimes de 
dominação ou de desesperança de nosso tempo, em direção à constituição de um 
sujeito autônomo, capaz de governar a si mesmo. Outros encontram no curso uma 
filosofia prática de Foucault, como a tese de Daniel Luís Cidade Gonçalves3. Outros, 
ainda, conseguem ver no curso o aparecimento de uma terceira metodologia de 
Foucault: além da arqueologia e da genealogia, haveria uma hermenêutica, um 
Foucault da Hermenêutica4, como a tese de Guilherme de Freitas Leal5. 

A estratégia desenvolvida no presente texto é a de fugir destas linhas interpretativas 
e colocar o curso A hermenêutica do sujeito na sequência dos cursos de Foucault deste 
período, explorando o que os liga objetivamente, evidenciando, com isto, sobretudo, a 
atuação da genealogia em suas pesquisas acerca da Antiguidade. Para tanto, retomam-
se rapidamente os quatro últimos cursos anteriores, intitulados Segurança, território, 
população (1977-1978), Nascimento da biopolítica (1978-1979), Do governo dos vivos 
(1979-1980) e Subjetividade e verdade (1980-1981), para, em seguida, se retomarem 
as questões inerentes ao curso A hermenêutica do sujeito (1981-1982).

O curso Segurança, território, população, de 1977-1978, é emblemático na 
trajetória de Foucault. Se comparado ao conjunto de suas pesquisas e trabalhos, 
1 Às vezes o tom de abordagem fica parecido com o discurso de religiosos quando falam sobre a vontade de deus, o que 
deus queria que os humanos fizessem. Veja-se que estes discursos ocorrem no interior de instituições e a tal vontade de 
deus é um recurso retórico que visa a fortalecer os interesses políticos (e morais) da instituição.
2 Embora apareça em diversos momentos dos debates acerca destas pesquisas de Foucault, a ideia de volta explicita 
uma tendência interpretativa dos que professam tal volta, a de que Foucault teria ido aos gregos na busca de novas 
propostas para as questões da atualidade.
3 GONÇALVES, Daniel Luís Cidade. Da obediência à liberdade: a filosofia como um modo de vida em Michel Foucault. 
Tese para obtenção do grau de Doutor em Filosofia. Universidade Federal de Santa Catarina, Santa Catarina, 2017.
4 Marcos Nalli, em Foucault e a fenomenologia, explora o Foucault dos anos de 1950 e início dos anos de 1960, sem 
envolver as discussões acerca do curso A hermenêutica do sujeito.
5 LEAL, Guilherme de Freitas. Foucault e a filosofia: da crítica do Mesmo à abertura para o Outro. Tese apresentada para 
obtenção do grau de Doutor em Filosofia. Universidade Federal de Goiás (UFG), Goiânia, 2022.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si» 207

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225

ISSN: 0719-7519

desde 1954, quando da publicação de seu primeiro livro, Doença mental e 
personalidade, este curso atravessa duas barreiras, uma, temporal e outra, temática.

Na barreira temporal, Foucault ultrapassa a modernidade à qual havia dedicado 
suas pesquisas desde os anos de 1950. Neste curso, vai à gênese de práticas 
muito antigas, localizando-as muito além da Idade Média, além, inclusive, da 
Antiguidade grega, no Oriente pré-cristão e no Oriente cristão6. Nitidamente, ele 
rompe a genealogia de nossa modernidade (Renascença e Período Clássico), como 
«fundação» do que somos, e espicha o olhar para outras épocas, de onde faz verter 
a gênese da noção de poder pastoral, que constitui uma complexa tecnologia 
de governo, sendo, este último, um conceito-chave no conjunto de mudanças, 
sobretudo temáticas, de suas pesquisas. 

Os temas com os quais abordou a modernidade (a loucura, as ciências, a 
psiquiatria, os direitos, a disciplina, os dispositivos de sexualidade) dão espaço 
para novas temáticas. O tema que Foucault buscou mais longinquamente foi o do 
conceito de poder pastoral. Além da noção de poder pastoral, também aparecem as 
noções de revoltas de conduta e artes de governar. Se, nos cursos seguintes, a noção 
de poder pastoral vai desaparecendo, a noção de governo, com suas implicações 
em questões como ascese, técnicas de si, subjetivação, verdade, permanece até seu 
último curso. O conceito de governo/governamento, elaborado e aprofundado 
já no curso Segurança, território e população, de 1978, é signo relevante da virada 
que perpassa suas análises, tanto no sentido da análise das técnicas neoliberais de 
constituição do homo oeconomicus, abordado no curso do ano seguinte, Nascimento 
da biopolítica, quanto no da exploração das complexas técnicas que envolvem 
temas como verdade, subjetividade, governo, trabalhados em seus quatro últimos 
cursos, entre eles A hermenêutica do sujeito. 

O que se evidencia nesta análise é que, ao abrir o espectro histórico e temático, 
Foucault dá outro enfoque aos questionamentos acerca dos modos como atuam as 
técnicas da constituição de si, interrogando os modos como «os seres humanos tornaram-
se sujeito»7. É neste questionamento que a ampliação temporal de suas pesquisas enfoca 
as temáticas de governamento, relacionando subjetividade, verdade e técnicas de si. 

Como é sabido, o curso do ano seguinte, Nascimento da biopolítica, não aborda 
a biopolítica. Estranhamente, ele se aplica a algo distinto. Mas Foucault justifica 
esta diferença entre o título e o conteúdo do curso: «Eu tinha pensado em lhes 
dar este ano um curso sobre a biopolítica [...]. Só depois que soubermos o que 
era esse regime governamental chamado liberalismo é que poderemos, parece-me, 
apreender o que é a biopolítica»8. 

Neste curso, ao não tratar diretamente de biopolítica, mas do liberalismo e das 
transformações internas do capitalismo para o neoliberalismo, o que se percebe é 

6 FOUCAULT, Michel. Nascimento da biopolítica. Martins Fontes, São Paulo, 2008, 166.
7 FOUCAULT, Michel. «1982». In DREYFUS, Hubert; RABINOW, Paul. Michel Foucault uma trajetória filosófica 
para além do estruturalismo e da hermenêutica. Forense Universitária, Rio de Janeiro, 1995, 231.
8 FOUCAULT, Michel. 1982, 29-30.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si»208

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225
ISSN: 0719-7519

a centralidade de dois temas, o do governamento e de suas técnicas. Observa-se, 
assim, que um dos enfoques centrais do curso é a relação das técnicas de constituição 
do sujeito com o governamento neoliberal. A análise deste governamento passa 
pela análise da constituição de um «eu» neoliberal. Para compreender como se 
constitui um «eu» neoliberal, Foucault evidencia as técnicas de constituição de 
um «si» neoliberal. Uma das estratégias desta constituição é a elaboração de uma 
verdade do «si», um «si» objetivado com aspectos econômicos. O passo seguinte 
desta tecnologia de governamento é a incitação ao reconhecimento neste «si», a 
identidade ou identificação de cada um neste «si»com características econômicas. 
A técnica busca, portanto, o engajamento pessoal no desejo de ser um «si» de 
sucesso econômico. Trata-se de um processo de subjetivação. A centralidade 
analítica deste processo de objetivação e subjetivação, neste curso, está na figura 
do homo oeconomicus. 

Na análise do neoliberalismo, em Nascimento da biopolítica, Foucault reafirma, 
como já fizera em História da loucura, As palavras e as coisas, A arqueologia do 
saber, sua anti-hermenêutica ao dizer que «não se trata de arrancar do Estado o 
seu segredo»9. Tanto a arqueologia quanto a genealogia sempre deixam claro que 
não se trata de decifrar ou desvelar os segredos, as intenções ou estruturas secretas 
que maquinariam ou governariam os indivíduos ou as sociedades a partir de uma 
instância inconsciente, ideológica ou transcendental. Para Foucault, trata-se de 
analisar as práticas, os discursos, os arquivos, os dispositivos, em sua positividade 
para neles explicitar seu «como», seu modo de produzir efeitos. 

Por outro lado, neste curso, ele se mantém fiel à genealogia ao investigar a 
problemática liberal e neoliberal «a partir das práticas de governamentalidade»10. 
Mesmo partindo da análise do liberalismo clássico, o curso de Foucault abrange, 
na temática central, o século XX, ao analisar os discursos, os saberes e as técnicas 
de formação de um governamento neoliberal, pois, em geral, ele se restringia 
apenas ao século XIX em seus livros e cursos.

No ano seguinte ao curso Nascimento da biopolítica, ele ministra o curso Do 
governo dos vivos (1979-1980), e se dedica ao tema do dizer verdadeiro e às formas 
de governamento: «eu gostaria de procurar estudar um pouco este ano [...], o 
elemento do ‘eu’ [...] nos ritos e procedimentos de veridicção»11. Estes estudos 
não estão buscando uma origem que mostre as maneiras como os filósofos teriam 
combatido a mentira ou empreendido métodos para evitar o erro no pensamento, 
até porque Foucault não pressupõe a existência da verdade por trás, abaixo ou 
acima do erro. Trata-se, muito antes, de uma genealogia de como atua o dizer 
verdadeiro enquanto técnica que amarra o indivíduo a certas verdades e, neste 
processo, de compreender a gênese do como se constitui um conjunto de práticas 
que perpassam diferentes períodos. 
9 FOUCAULT, Michel. 1982, 106.
10 FOUCAULT, Michel. 1982, 6.
11 FOUCAULT, Michel.  Do governo dos vivos. Martins Fontes, São Paulo, 2014, 46.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si» 209

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225

ISSN: 0719-7519

E há, claro, o célebre texto de Gregório de Nazianzo [...] que, oito 
séculos depois de Sófocles (Édipo Rei), vai definir a direção das 
consciências como τέχνη τέχνης [tecné tecnés, arte, habilidade] dando 
uma caracterização de direção de consciência que permanecerá 
constante até o século XVIII. [...] o que eu gostaria de fazer este ano 
é estudar a relação entre essa tecné tecnés como arte suprema, arte de 
governar12. 

Como se pode observar, o curso Do governo dos vivos assinala o deslocamento 
definitivo para outro contexto, não mais o da modernidade, mas o do período 
greco-latino e início do Cristianismo, e também um deslocamento da base 
analítica, que passa do binômio poder-saber para o binômio governo-verdade. 
Este novo binômio permanece em suas pesquisas até seu último curso, A coragem 
da verdade, sem se contrapor ou desdizer os trabalhos anteriores. Uma única 
exceção foi feita em uma aula de um dos últimos quatro cursos. Foi no curso O 
governo de si e dos outros, de 1983, quando dedica as duas primeiras horas-aula 
do curso, em 05 de janeiro daquele ano, ao texto de Immanuel Kant sobre a 
Aufklärung.13 Ainda assim, mesmo analisando um texto do final do século XVIII, 
a temática que ocupa Foucault é mostrar a relação governo-verdade, as práticas 
(ou experiências de si) que aparecem no texto, sob o signo da modernidade como 
atitude crítica.

No curso O governo de si, a atenção se volta a temas como o «ritual de 
manifestação da verdade»14, Aleturgia, o dizer verdadeiro, a confissão. Nesta 
temática, ele tem como foco central as técnicas aletúrgicas (ou seja, do dizer 
verdadeiro) da constituição do eu, a «institucionalização das relações verdade/
subjetividade pela obrigação de dizer a verdade sobre si»15, expressão que antecipa 
o título e o objeto central do curso do ano seguinte, 1980-1981. 

Assim, o curso Subjetividade e verdade (1980-1981) continua estudando o 
período greco-latino, bem como as heranças deixadas e as transformações sofridas 
no pensamento cristão. A estratégia é semelhante aos demais estudos arqueológicos 
e genealógicos dos anos de 1960 e 1970, ou seja, ao invés dos textos canônicos 
dos filósofos renomados, da grande Filosofia, Foucault busca texto menores, não 
tão expressivos, muitas vezes esquecidos pelos cânones, mas significativos para 
identificar questões básicas sobre as técnicas de constituição e do governo de si. 

Nas técnicas analisadas, «a verdade é concebida como essencialmente um 
sistema de obrigações»16 e a noção de «subjetividade como suporte histórico 
para a verdade e a verdade como sistema histórico de obrigações»17. Como se vê, 

12 FOUCAULT, Michel.  Do governo dos vivos, 49. 
13 Trata-se do texto que Kant publicou em 05 de dezembro do ano de 1783 no Berlinische Monatsschrift, com o 
título «Resposta à pergunta: Que é ‘Esclarecimento’?» (Aufklärung). In KANT, Immanuel. Textos seletos. 4ª ed. Vozes, 
Petrópolis, 2008.
14 FOUCAULT, Michel.  Do governo dos vivos, 7.
15 FOUCAULT, Michel.  Do governo dos vivos, 283.
16 FOUCAULT, Michel. Subjetividade e verdade. Martins Fontes, São Paulo, 2016, 13.
17 FOUCAULT, Michel. Subjetividade e verdade, 3.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si»210

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225
ISSN: 0719-7519

Foucault, nestes cursos, não busca as regras lógicas, transcendentais ou metafísicas 
da verdade, nem algum caminho de acesso à verdadeira subjetividade. 

Em certa medida, se pode antever no curso Subjetividade e verdade aspectos 
relevantes que serão estudados em A hermenêutica do sujeito. Para identificar 
estes aspectos, a atenção deve dirigir-se aos aspectos metodológicos do trabalho 
e ao modo como aborda, não o sujeito como tal, mas as experiências que o 
sujeito precisa fazer valer sobre si. Tais experiências se inscrevem nos regimes 
de verdade e nas técnicas que promovem a relação entre verdade, subjetividade 
e governamento, bem como nos efeitos que tal relação produz. Estas técnicas 
são estudadas e trabalhadas em ambos os cursos de Foucault. Veja-se que em 
Subjetividade e verdade ele explora o tema das técnicas de vida, «tecnologias de 
si e processos de subjetivação aos quais os indivíduos foram submetidos»18. Ao se 
analisarem o modo de trabalhar e as questões de fundo que percorrem os cursos, 
desde Segurança, território e população até Subjetividade e verdade, percebe-se que 
o curso do ano seguinte, A hermenêutica do sujeito está na continuidade de um 
projeto mais amplo, relativo à gênese de questões com as quais nossa modernidade 
se defronta. 

2. O sujeito frente a duas técnicas: de constituição e de decifração de si

Parece estranho que noções como cuidado de si, técnicas de si, estética da 
existência, estudadas por Foucault desde o curso O governo dos vivos (1979-1980), 
vindo a ser um dos pontos altos no curso A hermenêutica do sujeito, viessem a 
promover controvérsias entre estudiosos de sua obra deste período. Igualmente, 
parece haver certa ambiguidade entre o que Foucault estudou acerca dos gregos, 
como o cuidado de si, as técnicas de si, a estética da existência, com o que alguns 
estudos indicam como sendo sua própria filosofia19. Alguns temas estudados neste 
período passaram a ser tomados como sendo as teses defendidas pelo próprio 
Foucault. Com relação a temas como as disciplinas, a sexualidade, a segurança, 
a delinquência, não ocorreu de se confundir o objeto estudado, o mecanismo 
(dispositivo) elucidado pelo estudo com o que seria uma proposta filosófica de 
Foucault. Embora esteja claro que as disciplinas foram elucidadas por Foucault 
com seus estudos, não se cogita que as disciplinas seriam uma proposta de Foucault 
para a vida pessoal ou coletiva. Chama a atenção o fato de que isto veio a ocorrer 
com seu estudo dos gregos, sobretudo com o curso A hermenêutica do sujeito. Seu 
curso do ano anterior, Subjetividade e verdade, ou os dois cursos subsequentes, O 

18 FOUCAULT, Michel. Subjetividade e verdade, 255.
19 O texto da minha orientadora de doutoramento, professora Salma Tannus Muchail, Foucault, mestre do cuidado 
talvez possa ser mencionado como indicativo desta possibilidade de leitura da produção intelectual de Foucault deste 
período. Cf. MUCHAIL, Salma Tannus. Foucault, mestre do cuidado; textos sobre A hermenêutica do sujeito. Loyola, 
São Paulo, 2011. 



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si» 211

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225

ISSN: 0719-7519

governo de si e dos outros e A coragem da verdade, não chegam a provocar semelhante 
entusiasmo temático entre estudiosos, como é o caso do cuidado de si e da estética 
da existência.

Não é o propósito explorar neste texto polêmicas ou controvérsias acerca do 
cuidado de si, das técnicas de si e da estética da existência. Longe disto, o propósito 
é dirigir a atenção a uma leitura das temáticas estudadas em A hermenêutica do 
sujeito que permita posicioná-las na metodologia de Foucault, ou seja, inserir estas 
temáticas no contexto metodológico foucaultiano, sobretudo no da genealogia.

Assim, a ideia básica é olhar para os estudos de Foucault sobre os temas 
do período greco-latino para ver se se trata de uma possível hermenêutica em 
Foucault, analisando em que medida o conceito de hermenêutica se sustenta 
em seu trabalho ou se, no fundo, o conceito é utilizado por ele para referir-se a 
uma prática que se tornou bastante comum no Ocidente, desde aquele período, 
não para designar aspectos de sua filosofia. Para isto, a abordagem não será feita 
diretamente do livro A hermenêutica do sujeito, mas a partir de três textos menores, 
um anterior e dois posteriores ao curso A hermenêutica do sujeito. O primeiro texto 
é A origem da hermenêutica de si, Conferências de Dartmouth, proferidas em 1980. 
O segundo texto é As técnicas de si, Conferência na Universidade de Vermont, em 
outubro de 1982. O terceiro texto é o Resumo do curso A hermenêutica do sujeito, 
escrito por Foucault para o Annuaire do Collège de France. Algumas passagens 
destes três textos ajudam a elucidar o modo como Foucault fala de seu próprio 
trabalho deste período, sobre o que designa ser seu projeto no início dos anos de 
1980. Esta temática será retomada mais adiante. 

O nome A hermenêutica do sujeito se compõe de dois conceitos muito 
complexos e, no mais das vezes, independentes um do outro. Ao compor este 
nome, Foucault os reúne numa expressão enigmática. Ao longo do texto tentarei 
abordá-los, ambos em sua independência temática e metodológica na obra de 
Foucault.

 No que se refere à hermenêutica, Foucault não a desenvolve na radicalidade 
ontológica de Heidegger, nem chega à objetividade da hermenêutica do campo 
da linguística, na análise de signos, significante, significados. Pode-se dizer, 
provisoriamente, que ele não se inscreve no desvelamento do Dasein de Heidegger, 
nem nas análises estruturadas do simbólico na linguagem. 

Em A arqueologia do saber, Foucault parece assinalar o modo específico de trabalhar 
a relação do sujeito com o saber. Ele situa a relação entre a linguagem-discurso e 
a história-ruptura. Ou seja, na analítica foucaultiana, a linguagem não é natural, 
nem transcendental, nem uma estrutura em si. A linguagem é prática discursiva. 
Trata-se de uma prática que pertence a cada formação histórica específica. Foucault, 
portanto, não analisa a linguagem, mas formações discursivas específicas, nas quais 
sua analítica, conforme ele declara em A arqueologia do saber, «se mantém fora de 



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si»212

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225
ISSN: 0719-7519

qualquer interpretação»20. Sem ser interpretação, a arqueologia se mantém em região 
distinta da hermenêutica. Suas pesquisas arqueológicas e genealógicas fazem aparecer 
as singularidades históricas das práticas discursivas, identificando os dispositivos e as 
técnicas que articulam os enunciados, constituindo um saber coerente e consistente, 
no interior do qual a verdade se torna possível e obtém suas evidências.

 Mas em que medida se pode falar de uma hermenêutica em Foucault? 
Implicaria isto uma contrariedade com relação à arqueologia e a genealogia? Como 
compreender o que Foucault nominou com o título do curso A hermenêutica 
do sujeito? Estes dois conceitos não se relacionam direta nem imediatamente. 
Inicialmente, pode-se identificar certa semelhança no que concerne ao modo 
como Foucault utiliza ambos, ou seja, nem a hermenêutica é, no sentido clássico, 
uma hermenêutica, como fundamento metodológico para se chegar à verdade, 
nem o sujeito é, propriamente, o sujeito, enquanto fundamento do conhecimento. 
Ambos aparecem mais pela ausência, ou seja, por uma não-consistência objetiva 
ou universalizável, do que pelo fundamento que dariam à metodologia e 
à epistemologia. Ainda assim, ambos conceitos não deixam de manifestar 
positividades no pensamento foucaultiano. Mas a despeito desta positividade, 
tanto os conceitos quanto as relações entre eles precisam ser estabelecidos no 
pensamento de Foucault. Penso que a relação entre eles necessita de um terceiro 
conceito, com características semelhantes. Este terceiro conceito é a verdade, que 
torna possível um trânsito entre hermenêutica e sujeito.

Nos Estados Unidos, um primeiro olhar sobre a relação de Foucault com a 
hermenêutica foi lançado por Hubert Dreyfus e Paul Rabinow a partir de estudos 
que vinham desenvolvendo acerca da temática desde 1979 e que resultaram, em 
1982, no livro Michel Foucault; uma trajetória filosófica para além do estruturalismo 
e da hermenêutica. Dizem os autores, no Prefácio, que o «livro em questão 
chamou-se, primeiramente, Michel Foucault: do estruturalismo à hermenêutica»21. 
Mas eles foram dissuadidos desta ideia: «um grupo de literatos e filósofos [...] nos 
assegurou, com grande convicção, que Foucault nunca tinha sido um estruturalista 
e detestava interpretações»22. Com isto, modificaram o sentido do livro e seu 
título, que passou a se chamar Michel Foucault; uma trajetória filosófica para além 
do estruturalismo e da hermenêutica, ou seja, abandonaram a ideia de associá-lo a 
uma ou outra filosofia, colocando a filosofia de Foucault para além delas, pois, 
segundo eles, com seu novo método, «Foucault pode mostrar como, em nossa 
cultura, os seres humanos tornaram-se uma espécie de objeto e sujeitos analisados 
e descobertos pelo estruturalismo e pela hermenêutica»23. O novo método a que se 

20 FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. 5ª ed. Forense Universitária, Rio de Janeiro, 1997, 126.
21 DREYFUS, Hubert; RABINOW, Paul. Michel Foucault; uma trajetória filosófica para além do estruturalismo e 
da hermenêutica. Forense Universitária, Rio de Janeiro, 1995, IX.
22 DREYFUS, Hubert; RABINOW, Paul. Michel Foucault; uma trajetória filosófica para além do estruturalismo e 
da hermenêutica, IX.
23 DREYFUS, Hubert; RABINOW, Paul. Michel Foucault; uma trajetória filosófica ara além do estruturalismo e 
da hermenêutica, X.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si» 213

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225

ISSN: 0719-7519

referem é a genealogia de Foucault, com a qual ele teria ido além do estruturalismo 
e da hermenêutica. 

No Brasil, uma primeira exploração do conceito de hermenêutica em Foucault 
foi feita pelo filósofo Nythamar Fernandes de Oliveira, da Pontifícia Universidade 
de Porto Alegre, em uma conferência apresentada por ele no I Seminário de Filosofia 
Hermenêutica, na Universidade Federal de Santa Maria. As palestras do Seminário 
foram publicadas como livro no ano de 2000. O título que Nythamar deu à sua 
conferência foi A hermenêutica radical de Michel Foucault. Nela, Nythamar assinala 
uma «reapropriação da hermenêutica pela fenomenologia, em torno de questões 
como significado, sentido e linguagem»24, algo que, segundo ele, teria tornado 
possível a reaproximação de estilos diferentes de fazer filosofia. Ele justifica o 
conceito de hermenêutica radical «para caracterizar o trabalho antifundacionalista 
de superação da metafísica em autores como Nietzsche, Heidegger e Foucault»25. 
Assinala, ainda, que Foucault 

propõe uma crítica à hermenêutica de significações profundas, 
suas releituras de Kant, Nietzsche e Heidegger desembocam numa 
hermenêutica radical a serviço do sujeito que se reconhece no fluxo 
contínuo do seu devir, historicamente enraizado em contextos de 
práticas discursivas e não-discursivas26.

Este texto de Nythamar foi publicado há mais de 24 anos, sendo anterior à 
publicação de A hermenêutica do sujeito e distante 18 anos de quando Foucault 
ministrou o curso. Em seu texto, Nythamar não menciona o curso e nem dá 
sinais de que o conhecia à época. Mesmo assim, ele indica uma perspectiva para 
situar a hermenêutica em Foucault. A primeira indicação é de que se trata de uma 
hermenêutica antifundacionalista, uma hermenêutica radical e uma hermenêutica 
a serviço do sujeito. O sujeito mencionado por Nythamar é um sujeito histórico, 
enraizado em práticas discursivas e não discursivas, não um sujeito que seja 
fundamento de métodos ou conhecimentos. 

Ao longo de toda obra, hermenêutica e sujeito aparecem de maneira desigual 
e desempenham funções, significativamente diferentes nos trabalhos de Foucault. 
Enquanto hermenêutica aparece 8 vezes em As palavras e as coisas e apenas 2 vezes 
em A arqueologia do saber, o termo sujeito aparece 42 vezes em As palavras e as 
coisas e 136 vezes em A arqueologia do saber.

Como se vê, desde a década de 1960, marcadamente desde A arqueologia do 
saber, o sujeito é tematizado por Foucault. Mas em sua filosofia, o sujeito aparece 
desfundado, como um efeito das práticas, ou ainda, desempenhando um lugar de 
enunciação no discurso. Esta perspectiva se mantém nas pesquisas de Foucault na 
24 OLIVEIRA, Nythamar Fernandes de. «A hermenêutica radical de Michel Foucault». In REIS, Robson Ramos dos; 
ROCHA, Ronai Pires da (orgs). Filosofia hermenêutica. Editora da UFSM, Santa Maria, 2000, 70.
25  OLIVEIRA, Nythamar Fernandes de. «A hermenêutica radical de Michel Foucault». In REIS, Robson Ramos 
dos; ROCHA, Ronai Pires da (orgs). Filosofia hermenêutica, 70-71. 
26  OLIVEIRA, Nythamar Fernandes de. «A hermenêutica radical de Michel Foucault». In REIS, Robson Ramos 
dos; ROCHA, Ronai Pires da (orgs). Filosofia hermenêutica, 72.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si»214

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225
ISSN: 0719-7519

década de 1980. O título (A hermenêutica do sujeito) e as mais de 300 aparições ao 
longo do texto mostram a insistente permanência da noção de sujeito no curso. 

Em um texto publicado na Revista Le Debat, nº. 27, em novembro de 1983, com 
o título O uso dos prazeres e as técnicas de si, texto que, com algumas modificações, 
foi publicado como Introdução ao livro O uso dos prazeres originalmente em 1984, 
Foucault explicita uma preocupação de suas pesquisas nos anos de 1980: 

Parecia que, agora, seria preciso operar um terceiro deslocamento para 
analisar o que era designado como «sujeito»; convinha pesquisar quais 
eram as formas e as modalidades da relação consigo mesmo, por meio 
das quais o indivíduo se constituía e se reconhecia como sujeito27.

Antes disso, em 1980, Foucault, numa conferência em Dartmounth28, explicita 
elementos relevantes de como trata a hermenêutica. No texto, sob a insígnia 
subjetividade e verdade, Foucault também aborda o tema do sujeito nas pesquisas 
que desenvolve. Ele inicia o texto da conferência com um relato que extraiu de 
um livro dedicado ao tratamento moral da loucura. Na passagem selecionada 
por Foucault, um psiquiatra, Doutor Lauret, descreve como tratou um de seus 
pacientes. Trata-se da famosa cena na qual o Doutor Lauret aplica duchas de água 
gelada sobre o paciente até que ele admita que está louco, que tudo o que se 
passa com ele é loucura. Em seguida, Foucault acrescenta: «A anedota de Lauret 
é apenas um exemplo das estranhas e complexas relações entre individualidade, 
discurso, verdade e coação que se desenvolvem em nossas sociedades»29. Em 
seguida, complementa que suas pesquisas, envolvendo a subjetividade, as maneiras 
de se relacionarem o sujeito e a verdade têm como propósito fazer uma genealogia 
do sujeito: «Afinal, isto não é, para mim, outra coisa que um meio do qual vou 
me valer para abordar um tema muito mais geral, que é a genealogia do sujeito 
moderno»30. 

Nesta mesma direção, Foucault explicita: 
Esta nem sempre foi uma tarefa fácil, porque a maioria dos 
historiadores prefere uma história de processos sociais e a maioria dos 
filósofos prefere um sujeito sem história. Isto nunca me impediu de 
utilizar o mesmo material que alguns historiadores de fatos sociais, 

27 FOUCAULT, Michel. «O uso dos prazeres e as técnicas de si». In Ética, sexualidade, política. Ditos e Escritos V. 
Forense Universitária, Rio de Janeiro, 2004, 195. 
28 FOUCAULT, Michel. «El origen de la hermenéutica de sí»; «Subjetividad y verdade»; Conferencias de Dartmouth, 
1980. Siglo Veintiuno Buenos Aires, 2016. O texto integra a Coleção Dits et Écrits, com o nome Sexualité et solitude 
(texto número 295) publicada na London Review of Books em maio-junho de 1981. Ele também foi publicado 
posteriormente, em Buenos Aires, Argentina, com o título A origem da hermenêutica de si: conferencias de Dartmouth. 
No Brasil, o texto foi publicado em Ditos e Escritos V;  Ética, sexualidade, política, com o nome «Sexualidade e 
Solidão». 
29 FOUCAULT, Michel. «El origen de la hermenéutica de sí»; «Subjetividad y verdade»; Conferencias de Dartmouth, 
33. Esta e as demais passagens citadas deste texto são traduzidas por mim, a partir do texto publicado na Argentina, 
em espanhol.
30 FOUCAULT, Michel. «El origen de la hermenéutica de sí»; «Subjetividad y verdade»; Conferencias de Dartmouth, 
33.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si» 215

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225

ISSN: 0719-7519

nem de reconhecer a minha dívida aos filósofos que, como Nietzsche, 
levantaram a questão da historicidade do sujeito31.

Foucault, neste texto, apresenta uma novidade radical com relação às suas análises 
anteriores a respeito do poder, da verdade e do sujeito. Inicialmente, apresenta as 
três técnicas mais conhecidas e já trabalhadas por ele nas décadas de 1960 e 1970: 
as técnicas que permitem produzir, manipular, transformar as coisas, as técnicas 
que permitem utilizar sistemas de signos e as técnicas que permitem determinar a 
conduta dos indivíduos, impondo-lhes certas vontades, fins ou objetivos, ou seja, 
técnicas de produção, de significação e de dominação. Mas, segundo ele, 

há outro tipo de técnicas: técnicas que permitem aos indivíduos efetuar 
por si próprios uma série de operações sobre o seu próprio corpo, suas 
próprias almas, seus próprios pensamentos, sua própria conduta, 
e fazê-lo de modo a transformar-se, modificar-se e atingir um certo 
estado de perfeição, de felicidade, de pureza, de poder sobrenatural, 
etc. Chamemos a este grupo de «técnicas» ou «tecnologia de si». 

Creio que se quisermos estudar a genealogia do sujeito na civilização 
ocidental, temos de ter em conta não só as técnicas de dominação, 
mas também as técnicas do eu. Digamos que se deve ter em conta a 
interação entre estes dois tipos de técnicas32.

Haveria razões, conforme o olhar que se lance sobre este quarto conjunto de 
técnicas, para se pensar que, neste «retorno aos gregos», Foucault teria desenvolvido 
um pressuposto de emancipação para o sujeito, ao apresentar uma espécie de 
prática na qual o sujeito estaria em condições de se contrapor ou escapar às técnicas 
de dominação, podendo constituir a si mesmo enquanto um sujeito autônomo e 
livre. Penso que este é um viés para se entenderem os trabalhos de Foucault dos 
anos de 1980, período também denominado de «genealogia da ética»33. Mas se 
pode opor a esta linha interpretativa uma outra, baseada neste mesmo texto, de 
1980. Para Foucault, 

É necessário ter em conta os pontos em que as tecnologias de 
dominação de alguns indivíduos sobre outros apelam aos processos 
pelos quais o indivíduo atua sobre si próprio; e, inversamente, os 
pontos em que as técnicas de si se integram em estruturas de coerção e 
dominação. O ponto de contato, onde [a maneira como] os indivíduos 
são dirigidos por outros é articulado com a forma como eles próprios 
se comportam, é o que pode ser chamado de «governo». Governar 
pessoas, no sentido lato da palavra, não é uma maneira de as forçar a 
fazer o que o governante quer; há sempre um equilíbrio instável, com 
complementaridade e conflito, entre as técnicas que se ocupam da 

31 FOUCAULT, Michel. «El origen de la hermenéutica de sí»; «Subjetividad y verdade»; Conferencias de Dartmouth, 
34-35.
32 FOUCAULT, Michel. «El origen de la hermenéutica de sí»; «Subjetividad y verdade»; Conferencias de Dartmouth, 
35-36.
33 KRAEMER, Celso. Ética e liberdade em Michel Foucault; uma leitura de Kant. EDUCA; FAPESC, São Paulo, 
2011.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si»216

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225
ISSN: 0719-7519

coerção e os processos mediante os quais o si mesmo se constitui ou se 
modifica por obra própria34.

Estas passagens, por um lado, reforçam o enfoque no tema do governo/
governamentalidade, e, por outro, assinalam uma novidade muito específica no 
seu pensamento acerca das relações poder-verdade-sujeito. Mas teria Foucault 
libertado o sujeito, aberto um espaço para sua constituição autônoma? Ou, trata-
se, muito antes, de correção de pressuposto acerca do poder, como ele mesmo 
explicita? «O poder se constitui por relações complexas: estas relações envolvem 
um conjunto de técnicas racionais, cuja eficácia provém de uma ligação sutil de 
tecnologias de coação e tecnologias de si».35 A novidade incluída por Foucault 
na analítica da relação poder-verdade-sujeito não é um quarto termo, mas um 
âmbito específico na própria relação, ou seja, o engajamento da própria pessoa 
no processo de constituição de si, que não é pura passividade ou matéria inerte a 
ser moldada pelas forças, pressões ou coações externas, mas, enquanto pessoa, é 
também ativo na constituição do si. 

Creio que devemos desfazer-nos do esquema mais ou menos freudiano 
– que vocês conhecem – o esquema da interiorização do poder pelo 
eu. Afortunadamente, desde um ponto de vista teórico e, talvez, 
desafortunadamente, desde um ponto de vista prático, as coisas são 
muito mais complicadas. Em resumo, depois de haver estudado o 
campo do governo com as técnicas de dominação como ponto de 
partida, nos próximos anos queria estudar o governo – sobretudo no 
âmbito da sexualidade – a partir das técnicas de si.36 

No tocante à relação sujeito-poder-verdade, o que ele revisou foi seu pressuposto 
de uma passividade de quem sofre os processos ou tecnologias de dominação. Seu 
olhar, agora, engloba, junto às tecnologias de dominação, também as tecnologias 
de si, ou seja, a participação ativa das pessoas no processo de constituição de si 
como sujeito.

A noção de sujeito, portanto, permanece, ao modo da desfundação, ou seja, não 
lhe conferindo um status autônomo, liberado ou libertado das técnicas de sujeição, 
conforme elaborado, sobretudo a partir de A arqueologia do saber. Já nos estudos 
de 1980, nesta genealogia de uma mirada histórica muito mais longa, buscando a 
gênese da noção de sujeito, ele inclui na sua análise elementos anteriormente não 
considerados ou mesmo negligenciados. Nesta busca da gênese histórica do sujeito 
moderno, Foucault percorre as práticas do pastorado pré-cristão, as práticas dos 
pitagóricos, do platonismo, do estoicismo e epicurismo, no interior do helenismo, 
até as práticas cristãs.
34 FOUCAULT, Michel. «El origen de la hermenéutica de sí»; «Subjetividad y verdade»; Conferencias de Dartmouth, 
36. 
35 FOUCAULT, Michel. «El origen de la hermenéutica de sí»; «Subjetividad y verdade»; Conferencias de Dartmouth, 
36.
36 FOUCAULT, Michel. «El origen de la hermenéutica de sí»; «Subjetividad y verdade»; Conferencias de Dartmouth, 
36.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si» 217

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225

ISSN: 0719-7519

O outro polo dos termos hermenêutica e sujeito aparece de modo diferente 
no percurso dos trabalhos de Foucault. A noção de hermenêutica não parece 
desempenhar papel significativo no período que vai dos anos de 1950 até 1979. Ela 
é mencionada 3 vezes em 1954, no texto Introdução a Binswanger. É mencionada, 
em 1963, num texto sobre Distance, aspect, origine, também 2 vezes. Igualmente 
em 1965, numa entrevista sobre filosofia e psicologia. Aparece também 2 vezes 
em 1966, no texto A prosa do mundo. Na entrevista sobre As palavras e as coisas, 
o conceito de hermenêutica aparece como uma postulação das ciências humanas. 
Em 1967, aparece 2 vezes no texto Nietzsche, Freud e Marx, ao dizer que eles nos 
colocaram «uma nova possibilidade de interpretação, eles fundaram novamente 
a possibilidade de uma hermenêutica»37. Diz também que, em Nietzsche e em 
Freud, e com menor grau em Marx, 

 se vê delinear essa experiência, que acredito ser tão importante 
para a hermenêutica moderna, de que, quanto mais longe vamos 
na intepretação, ao mesmo tempo nos aproximamos de uma região 
absolutamente perigosa, na qual a interpretação vai encontrar não só 
seu ponto de retrocesso, mas onde ela própria vai desaparecer como 
interpretação, ocasionando talvez o desaparecimento do próprio 
intérprete38. 

As duas outras vezes em que o conceito é mencionado neste texto estão referidas 
à semiologia e à interpretação de textos. Embora mencione que Nietzsche, Freud 
e Marx teriam fundado novamente a possibilidade de uma hermenêutica, ela não 
parece ter um sentido útil a Foucault. Sua visão de hermenêutica, neste contexto, 
está ligada ao jogo de interpretações, atitude metodológica da qual a arqueologia 
e a genealogia se afastam.

Nos anos de 1970, o conceito de hermenêutica é ausente dos escritos de 
Foucault. Quando ele reaparece já se está no contexto das pesquisas dos anos de 
1980, envolto com o estudo dos gregos. 

São vários os textos, a partir de 1980, em que a noção de hermenêutica 
aparece. Vou me limitar a utilizar fragmentos da acima mencionada conferência 
Subjetividade e verdade, proferida em novembro de 1980, no Dartmouth College de 
Hanover (New Hampshire, Estados Unidos), cotejando com Sexualidade e solidão 
e o texto O uso dos prazeres e as técnicas de si, 1983. Após abordar as técnicas de si 
gregas e latinas, Foucault acrescenta:

Gostaria apenas de salientar uma transformação destas práticas, 
uma transformação que ocorreu no início da era cristã, do período 
cristão, quando a obrigação de se conhecer a si próprio se tornou o 

37 FOUCAULT, Michel. «Nietzsche, Freud, Marx.» In Dits et Écrits, I, 1954-1975. Quarto Gallimard, Paris, 2001, 
594; FOUCAULT, Michel. «Nietzsche, Freud, Marx.» In Ditos e Escritos II; Arqueologia das Ciências e História dos 
Sistemas de pensamento. Forense Universitária, Rio de Janeiro, 2000, 42.
38 FOUCAULT, Michel. «Nietzsche, Freud, Marx.» In Dits et Écrits, 594; FOUCAULT, Michel. «Nietzsche, Freud, 
Marx. In Ditos e Escritos II; Arqueologia das Ciências e História dos Sistemas de pensamento, 45.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si»218

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225
ISSN: 0719-7519

preceito monástico: «Confessa ao teu guia espiritual todos os teus 
pensamentos». Esta transformação tem uma certa importância na 
genealogia da subjetividade moderna. Com esta transformação 
começa aquilo a que poderíamos chamar a hermenêutica de si39. 

Enquanto as tecnologias de si gregas e latinas são constituintes, dotando o sujeito 
de verdades e princípios nos quais ele reconheça a si mesmo e se confesse por 
eles a seu mestre, nas tecnologias cristãs, «o problema é descobrir o que está 
escondido dentro de si mesmo; o eu é como um texto ou um livro que devemos 
decifrar, e não algo a ser construído por sobreposição, sobreimposição, da vontade 
e da verdade»40. A sobreimposição indica o sentido com que Foucault analisa as 
técnicas de si, o cuidado de si que se desenvolveu na cultura grega e se difundiu 
com o Estoicismo e o Epicurismo.

Uma base significativa se constituiu nestas práticas de si, gregas e latinas. É esta 
base que sofreu a transformação com o cristianismo, quando a libido se tornou 
um componente interno da vontade. Com isto, passou-se a travar com ela uma 
luta espiritual, na qual devemos «dirigir nosso olhar incessantemente para baixo e 
para o interior, a fim de decifrar dentre os movimentos da alma aqueles que vêm 
da libido, [o que] exige uma constante hermenêutica de si mesmo»41. 

Em 1983, em O uso dos prazeres e as técnicas de si, Foucault reafirma seu 
empreendimento como uma genealogia do sujeito e apresenta o sentido com que 
utiliza a noção de hermenêutica: 

parecia difícil analisar a formação e o desenvolvimento da experiência 
da sexualidade a partir do século XVIII, sem fazer, a respeito do 
desejo e do sujeito desejante, um trabalho histórico e crítico, sem 
empreender uma «genealogia» [...] a ideia era a de pesquisar nessa 
genealogia o modo pelo qual os indivíduos foram levados a exercer 
sobre eles mesmos, e sobre os outros, uma hermenêutica do desejo. [o 
que implicou] reorganizar todo o estudo em torno da lenta formação, 
durante a Antiguidade, de uma hermenêutica de si42.

Como se vê, a hermenêutica a que Foucault se refere é a que resulta das pesquisas 
arqueológicas e genealógicas sobre os gregos, os latinos e os cristãos. O que a 
genealogia do sujeito empreendida por Foucault pôs em evidência foi o papel 
que a hermenêutica desempenhou ao amarrar o sujeito e a verdade. Pelas técnicas 
do cuidado de si e do conhecimento de si, se constitui o sujeito. Pelas técnicas 

39 FOUCAULT, Michel, «El origen de la hermenéutica de sí»; «Subjetividad y verdade»; Conferencias de Dartmouth, 
37.
40 FOUCAULT, Michel, «El origen de la hermenéutica de sí»; «Subjetividad y verdade»; Conferencias de Dartmouth, 
43)
41 FOUCAULT, Michel. «Sexualité et solitude». In Dits et Écrits II Gallimard, Paris, 2001, 995; FOUCAULT, 
Michel. «Sexualidade e Solidão» In Ditos e escritos V; Ética sexualidade, política. Forense Universitária, Rio de Janeiro, 
2004, 101.
42 FOUCAULT, Michel. «O uso dos prazeres e as técnicas de si.» In Ditos e Escritos V. Ética, sexualidade e política. 
Forense Universitária, São Paulo, 2004, 194-195.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si» 219

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225

ISSN: 0719-7519

de decifração de si, faz-se a hermenêutica do sujeito; mas o que as técnicas de 
decifração encontram é o que as técnicas de constituição antecipadamente 
produziram. Parece ser esta a conexão interna entre cuidado de si, conhecimento 
de si e hermenêutica do sujeito.

Saliente-se, entretanto, que Foucault nem sempre se refere à hermenêutica 
da mesma forma. Às vezes, ele dá a nítida impressão de que a interioridade do 
sujeito, promovida pelo cristianismo, foi a condição para constituir-se uma prática 
de interpretação dessa interioridade do sujeito, uma hermenêutica do sujeito. 
Esta interioridade exigia uma permanente decifração de si, o que caracterizaria, 
portanto, a formação de uma hermenêutica do sujeito. Mas em outras passagens, 
Foucault menciona que teria havido uma hermenêutica do sujeito nas tecnologias 
de si gregas e latinas e uma nova hermenêutica do sujeito nas tecnologias de si 
cristãs. De todo modo, ele elucida que a gênese do sujeito moderno deita suas 
raízes nas tecnologias de si gregas, latinas e cristãs, tanto de constituição quanto 
de interpretação de si. Da mesma forma, mostra que há uma estreita relação entre 
hermenêutica, sujeito e verdade, ou seja, a relação entre sujeito e hermenêutica se 
dá pela mediação da verdade. 

Estas reflexões me conduziram a pensar que Foucault, nesta genealogia do 
sujeito, não está interessado, enquanto pesquisador, em desvelar o cuidado de 
si como um modelo (ético, estético, político) de existência ou de filosofia, da 
mesma maneira como não estava interessado em apresentar um modelo de vida 
nas disciplinas, nos discursos e práticas da sexualidade. Ele não empreendeu uma 
busca da verdade, nem antropológica, nem filosófica, nem médica, nem moral 
ou pedagógica. Seu interesse genealógico, nestes estudos, que também se valeram 
do processo arqueológico, estava voltado aos processos históricos, ao conjunto 
de práticas, discursivas, institucionais pelas quais se constituíram as verdades 
sobre nós mesmos e se desenvolveram as técnicas de interpretação destas mesmas 
verdades. 

De modo semelhante, nos estudos sobre os gregos, ele estava movido à busca 
de uma «genealogia do sujeito moderno»43, conforme já salientado. Para isto, 
empreendeu a pesquisa em uma duração histórica mais longa. Mas não deixou 
de ser arqueológica, enquanto análise das práticas discursivas, nem genealógica, 
enquanto análise das práticas e seus efeitos na constituição dos sujeitos.

Com isto, suas pesquisas mostraram as transformações pelas quais o processo de 
constituição do sujeito e de um saber sobre ele passou dos pitagóricos ao cristianismo. 
O mais remoto foi o modelo da memória e da purificação, dos pitagóricos. Um 
segundo modelo foi o do diálogo como método pedagógico em Platão. Em 
seguida, o modelo da escuta silenciosa dos estoicos e epicuristas. Desenvolveu-
se, neste modelo, um «novo jogo pedagógico no qual o mestre/professor fala sem 

43 FOUCAULT, Michel, «El origen de la hermenéutica de sí»; «Subjetividad y verdade»; Conferencias de Dartmouth, 
33.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si»220

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225
ISSN: 0719-7519

fazer perguntas, o discípulo não responde: ele deve escutar e ficar em silêncio»44. 
O modelo de cuidado de si do cristianismo preserva algumas características dos 
estoicos e dos epicuristas, como a obediência e a cultura do silêncio. 

O que se desenvolveu ao longo destes muitos séculos, da cultura pagã ao 
cristianismo, foi a constituição de duas práticas relevantes para o sujeito ocidental: 
o exame de consciência e a confissão. Elas são as bases sobre as quais o Ocidente, 
ao mesmo tempo em que engendrou o sujeito, elaborou e assimilou suas verdades 
e criou os mecanismos para suas hermenêuticas. 

Foucault, portanto, faz uma genealogia dos modos pelos quais, lentamente, se 
criaram e desenvolveram as hermenêuticas do sujeito, mostrando os caminhos, os 
métodos, as técnicas, os complexos conjuntos de práticas pelas quais se constituiu 
o sujeito e se o dotou de verdades. «A askesis é um conjunto de práticas pelas quais 
o indivíduo pode adquirir, assimilar a verdade e transformá-la em um princípio de 
ação permanente»45. Trata-se de um modelo pelo qual o sujeito, ao assimilar tais 
verdades, acaba tornando a si mesmo aquelas verdades. «O objetivo desses dois 
tipos de exercícios [melete – pensamento e gymnasia – treino] não é o deciframento 
da verdade, mas o controle das representações [...]. É uma espécie de exame de si 
permanente, no qual o indivíduo deve ser seu próprio sensor»46. 

Por fim, seus estudos dirigem-se também às técnicas de si inauguradas pelo 
cristianismo. Há claras continuidades, mas também descontinuidades da cultura 
pagã à cultura cristã. Sem detalhar cada uma delas, importa ressaltar que, no 
cristianismo, embora se dote o indivíduo de verdades, a ênfase se dirige às técnicas 
de confissão e decifração de suas verdades. Trata-se de um modelo que «exige de 
cada um que saiba quem se é, isto é, que se dedique a descobrir o que acontece em 
si, que reconheça seus erros, admita suas tentações, localiza seus desejos»47. 

Estas técnicas de si requerem certo conhecimento de si, investe-se na decifração 
da verdade de si, na revelação desta verdade. O cristianismo inaugura um modo de 
deciframento do si muito específico, diz Foucault. 

Há três grandes tipos de exame de si: primeiramente, o exame pelo 
qual se avalia a correspondência entre os pensamentos e a realidade 
(Descartes). Segundo, o exame pelo qual se estima a correspondência 
entre os pensamentos e as regras (Sêneca); em terceiro lugar, o 
exame pelo qual se aprecia a relação entre um pensamento oculto e 
uma impureza da alma. É com o terceiro tipo de exame que começa 
a hermenêutica de si cristã e seu deciframento dos pensamentos 
íntimos48. 

44 FOUCAULT, Michel. «As técnicas de si». In Ditos e Escritos IX; Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade. 
Forense Universitária, Rio de Janeiro, 2014a, 278. 
45 FOUCAULT, Michel. As técnicas de si». In Ditos e Escritos IX; Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade, 282.
46 FOUCAULT, Michel. «As técnicas de si». In Ditos e Escritos IX; Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade, 
285.
47 FOUCAULT, Michel. «As técnicas de si». In Ditos e Escritos IX; Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade, 
287.
48 FOUCAULT, Michel. «As técnicas de si». In Ditos e Escritos IX; Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade, 



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si» 221

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225

ISSN: 0719-7519

No Resumo do curso A hermenêutica do sujeito se encontra esta mesma comparação 
entre as técnicas de si pagãs (Epicteto) e as técnicas de si cristãs (Cassiano), sendo 
as primeiras uma assimilação da verdade, enquanto as técnicas de si cristãs buscam 
«prescrever uma atitude hermenêutica em relação a si mesmo: decifrar o que pode 
haver de concupiscência em pensamentos aparentemente inocentes, reconhecer os 
que vêm de Deus e os que vêm do Sedutor»49. 

A partir de dois conceitos – a exomologese, definida como o processo de 
«renúncia do sujeito a si mesmo», e a exagoreusis, entendida como a verbalização 
de si a um mestre              –, «não há nada, na vida do monge, que possa escapar 
da relação fundamental e permanente de obediência absoluta ao mestre»50. Neste 
sentido, Foucault ressalta que

Essa prática, que nasce com o cristianismo, persistirá até o século 
XVII. [...] A partir do século XVIII e até a época presente, as «ciências 
humanas» reinseriram as técnicas de verbalização em um contexto 
diferente, fazendo delas não o instrumento de renúncia do sujeito a 
si mesmo, mas o instrumento positivo da constituição de um novo 
sujeito. Que a utilização dessas técnicas tenha cessado de implicar a 
renúncia a si mesmo constitui uma ruptura decisiva51.

Há aí uma conexão entre as duas técnicas de si, a pagã e a cristã. Na técnica pagã 
se dotou o sujeito de verdades, o que exige uma forma peculiar de hermenêutica, 
produtiva de um tipo de sujeito. Tais técnicas produziram verdades que passaram a 
ser subjetivadas, formando os códigos que permitiam ao sujeito se reconhecer nelas 
«por meio do exame que o indivíduo pratica sobre si mesmo, [verificando] se esses 
princípios governam sua vida»52. Tais verdades, com o advento do cristianismo 
e com algumas modificações, perduram e passam a constituir a interioridade do 
sujeito. Desta forma, elas não mais são pensadas como elaboração ética, advinda 
do éthos, mas como interioridade do sujeito a ser decifrada. No curso da história 
que se seguiu, diz Foucault, a «hermenêutica de si se difundiu em toda cultura 
ocidental, infiltrando-se em inúmeros canais e integrando-se em diversos tipos de 
atitudes e experiências»53. 

Frente aos estudos realizados sobre uma genealogia do sujeito, a partir de suas 
«escavações» arqueológicas da formação discursiva da Grécia Clássica e do mundo 
helênico, Foucault, no Resumo do curso A hermenêutica do sujeito, conclui que suas 
pesquisas mostraram

293.
49 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Martins Fontes, São Paulo, 2004, 611.
50 FOUCAULT, Michel. «As técnicas de si». In Ditos e Escritos IX; Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade, 
292.
51 FOUCAULT, Michel. «As técnicas de si». In Ditos e Escritos IX; Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade, 
296.
52 FOUCAULT, Michel. «As técnicas de si». In Ditos e Escritos IX; Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade, 
285.
53 FOUCAULT, Michel «As técnicas de si» In Ditos e Escritos IX; Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade, 265.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si»222

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225
ISSN: 0719-7519

todo um conjunto de técnicas cuja finalidade é vincular a verdade e 
o sujeito. Mas é preciso bem compreender: não se trata de descobrir 
uma verdade no sujeito, nem fazer da alma o lugar em que, por um 
parentesco de essência ou por um direito de origem, reside a verdade; 
tampouco se trata de fazer desta verdade aprendida, memorizada, 
progressivamente aplicada um quase-sujeito que reina soberanamente 
em nós54.

Na formação discursiva cristã, com a verdade interiorizada no sujeito, constitui-se 
propriamente uma hermenêutica interpretativa, que visa a decifrar o sujeito em 
sua natureza íntima. Tem-se, então, o legado que constitui a base da hermenêutica 
de si que se difundiu na cultura do Ocidente.

3. Considerações finais

Finalizando e retomando o tema do tipo de hermenêutica praticada por Foucault, 
pode-se dizer que se trata de uma espécie de hermenêutica reversa. Ao invés de 
interpretar o sujeito, ele analisa as formações discursivas (arqueologia) e as práticas 
ou técnicas de si (genealogia) pelas quais, da Grécia clássica à modernidade, 
se constituiu o sujeito com suas verdades e como se constituíram as técnicas 
hermenêuticas sobre o tal sujeito, assinalando as modificações, descontinuidade, 
rupturas deste processo.

Pode-se concluir, portanto, que não é propriamente uma hermenêutica, mas 
uma arqueologia e uma genealogia do sujeito o que Foucault faz. Querendo-se 
manter o conceito de hermenêutica, mesmo que soe meio estranho, seria uma 
hermenêutica genealógica. Mas ainda me parece mais adequado falar de uma 
genealogia do sujeito e uma genealogia da hermenêutica do sujeito. Isto deixa 
mais claro que Foucault não passou da arqueologia à genealogia e desta para a 
hermenêutica. Ao contrário, Foucault fez análise arqueológica e genealógica dos 
processos históricos, no interior das formações discursivas e das práticas históricas 
pelas quais se criou um sujeito, dotou-se tal sujeito de verdades e, depois, como 
diz Nietzsche em Sobre verdade e mentira no sentido extramoral, esqueceu-se que foi 
criação humana e, assim, desenvolveram-se técnicas de decifração destas mesmas 
verdades. 

Confrontando-se, em Foucault, a hermenêutica e a questão antropológica, 
pode-se dizer que ele superou a reduplicação empírico-transcendental do 
pensamento da modernidade, já denunciado em As palavras e as coisas. Sua 
genealogia e sua arqueologia, ao mesmo tempo que o deslocam da hermenêutica 
do Dasein heideggeriano, deslocam-no também da hermenêutica da linguagem, 
enquanto interpretação de signos, significantes, significados. Portanto, nem se 
trata de uma interpretação do Dasein, nem de uma interpretação dos signos. 

54  FOUCAULT, Michel. Do governo dos vivos, 608.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si» 223

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225

ISSN: 0719-7519

Estes dois procedimentos figuram como extremidades com relação à genealogia 
do sujeito, ou de uma possível hermenêutica, desenvolvida por Foucault. No 
fundo, trata-se do modo histórico-crítico com que Foucault busca as condições 
de possibilidade da verdade, do sujeito, da conexão entre verdade e sujeito e das 
técnicas de interpretar, seja um, seja o outro, seja o composto sujeito-verdade, 
subjetividade-verdade. Penso que se pode conceituar a hermenêutica foucaultiana 
como hermenêutica crítica, dadas, por um lado, suas confessas relações com a 
Crítica de Kant e, por outro, as características de seus trabalhos em torno do 
sujeito, cujo intuito claro é antes o de buscar as condições de possibilidade, não o 
seu fundamento.

Para terminar, aos quatro conjuntos apresentados pelo próprio Foucault, 
pode-se acrescentar mais um conjunto de técnicas, evidenciadas em suas análises. 
Além dos conjuntos de técnicas de produção, de significação, de dominação e das 
técnicas do eu (ou do si), há também o conjunto das técnicas de interpretação 
(hermenêutica) do si. Mas, por outro lado, talvez se deva manter o conjunto das 
técnicas de interpretação junto às técnicas do si, pois são elas que tornam mais 
efetivas as técnicas (constituintes) do si.



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si»224

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225
ISSN: 0719-7519

4. Bibliografia

DREYFUS, Hubert; RABINOW, Paul. Michel Foucault uma trajetória filosófica 
para além do estruturalismo e da hermenêutica. Forense Universitária, 
Rio de Janeiro, 1995.

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade II; o uso dos prazeres. Graal, Rio 
de Janeiro, 1984.

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade III; o cuidado de si. Graal, Rio de 
Janeiro, 1985.

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. 5ª ed. Forense Universitária, Rio 
de Janeiro, 1997.

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas. Trad. Salma Tannus Muchail. 
Martins Fontes, São Paulo, 1999.

FOUCAULT, Michel. Ditos e escritos II; Arqueologia das Ciências e História dos 
Sistemas de pensamento. Forense Universitária, Rio de Janeiro, 2000.

FOUCAULT, Michel. Dits et Écrits, vol I, 1954-1975. Quarto Gallimard, Paris, 
2001. 

FOUCAULT, Michel. Dits et Écrits vol II, 1976-1988. Quarto Gallimard, Paris, 
2001a.

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Trad. Salma Tannus Muchail e 
Márcio Alves da Fonseca. Martins Fontes, São Paulo, 2004.

FOUCAULT, Michel. Ética, sexualidade, política. Coleção Ditos e Escritos V. 
Forense Universitária, Rio de Janeiro, 2004a.

FOUCAULT, Michel. Segurança, território e população. Martins Fontes, São 
Paulo, 2008.

FOUCAULT, Michel.  Nascimento da biopolítica. Martins Fontes, São Paulo, 
2008a.

FOUCAULT, Michel.  Do governo dos vivos. Martins Fontes, São Paulo, 2014.

FOUCAULT, Michel. Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade. Coleção 
Ditos e Escritos IX. Forense Universitária, Rio de Janeiro, 2014a.

FOUCAULT, Michel. Subjetividade e verdade. Martins Fontes, São Paulo, 2016.

FOUCAULT, Michel.  El origen de la hermenéutica de sí; conferencias de 
Dartmouth, 1980. Siglo Veintiuno Editores, Buenos Aires, 2016a.

GONÇALVES, Daniel Luís Cidade. Da obediência à liberdade: a filosofia como um 



KRAEMER, Celso «a genealogia das técnicas de decifração do si» 225

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 205-225

ISSN: 0719-7519

modo de vida em Michel Foucault. Tese apresentada para obtenção do 
grau de Doutor em Filosofia. Universidade Federal de Santa Catarina, 
Santa Catarina, 2017.

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Editora da Unicamp; Campinas; Editora 
Vozes, Petrópolis, 2012.

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. 5ª ed. Fundação Calouste Gulbrnkian, 
Lisboa, 2001.

KRAEMER, Celso. Ética e liberdade em Michel Foucault; uma leitura de Kant. 
EDUCA; FAPESC, São Paulo, 2011.

LEAL, Guilherme de Freitas. Foucault e a filosofia: da crítica do Mesmo à abertura 
para o Outro. Tese apresentada para obtenção do grau de Doutor em 
Filosofia. Universidade Federal de Goiás (UFG), Goiânia, 2022.

MUCHAIL, Salma Tannus. Foucault, mestre do cuidado; textos sobre A 
hermenêutica do sujeito. Loyola, São Paulo, 2011.

NALLI, Marcos. Foucault e a fenomenologia. Loyola, São Paulo, 2006.

NIETZSCHE, Friedrich. «Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral». In 
Obras Incompletas. Nova Cultura, São Paulo, 1999. 

REIS, Robson Ramos dos; ROCHA, Ronai Pires da (orgs). Filosofia hermenêutica. 
Editora da UFSM, Santa Maria, 2000.


