
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18075974
[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

O que Descartes tem a dizer sobre Foucault? 
As figuras do cartesianismo em História da 

loucura e em A hermenêutica do sujeito

What does Descartes have to say about Foucault?The figures of cartesianism 
in History of madness and The hermeneutics of the subject

André Constantino Yazbek
Universidade Federal Fluminense (UFF), Brasil

andre_yazbek@hotmail.com

Resumo: Este artigo tem por objetivo 
explorar as proximidades e distâncias 
entre História da loucura (1961) e A 
hermenêutica do sujeito (1982), obras que 
perfazem mais de vinte anos das pesquisas 
foucaultianas, a partir da maneira como 
Foucault lida com as figuras de «Descartes» 
e do «cartesianismo» nesses dois momentos 
cruciais de sua trajetória. Neste sentido, 
pretendemos perseguir a hipótese segundo 
a qual o «cartesianismo» cumpriria, em 
Foucault, a função de um objeto discursivo 
cujo manejo permitiria a demarcação de 
pontos de virada naquilo que se poderia 
chamar de uma história das relações do 
sujeito com a verdade.
Palavras-chave: Michel Foucault; René 
Descartes; cartesianismo; sujeito; verdade.

Abstract: This article aims to explore the 
proximities and distances between History 
of Madness (1961) and The Hermeneutics 
of the Subject (1982), works that span 
more than twenty years of Foucault’s 
research, focusing on how Foucault 
engages with the figures of «Descartes» 
and «Cartesianism» at these two crucial 
moments of his intellectual trajectory. 
In this regard, we seek to develop the 
hypothesis that «Cartesianism» serves, 
in Foucault’s work, as a discursive object 
whose treatment allows for the delineation 
of turning points in what might be called 
a history of the subject’s relationship with 
truth.
Keywords: Michel Foucault; René 
Descartes; cartesianism; subject; truth.

Fecha de recepción: 31/07/2025. Fecha de aceptación: 12/11/2025.

Apresentado no Simpósio Nacional 40 anos de A hermenêutica do sujeito, de Michel Foucault, de 20 a 24 de Junho 
de 2022. O Simpósio foi organizado por Tereza C Calomeni, professora do Programa de Pós-Graduação em Filosofia 
e do Departamento de Filosofia da Universidade Federal Fluminense (UFF).

André Constantino Yazbek (brasileiro) é Doutor  em  Filosofia  pela  Pontifícia  Universidade Católica de São Paulo 
(PUC-SP), com estágio de doutorado na École Normale Supérieure de Paris, e de pós-doutorado em Filosofia pela 
École Normale Supérieure de Lyon. Além de diversos artigos publicados em revistas especializadas, é autor dos livros 
Itinerários cruzados: os caminhos da contemporaneidade filosófica francesa nas obras de Jean-Paul Sartre e Michel 
Foucault e 10 Lições sobre Foucault. É professor do Departamento de Filosofia e do Programa de Pós-Graduação em 
Filosofia da Universidade Federal Fluminense.



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»184

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519

I.

História da loucura e A hermenêutica do sujeito são duas produções centrais 
do trabalho intelectual de Michel Foucault e, certamente, constituem dois 
momentos-chave em sua trajetória. Como se sabe, História da loucura, tese 
doutoral defendida em 1961, representa o primeiro produto do deslocamento 
operado por Foucault em relação à epistemologia e suas derivas fenomenológicas, 
dando azo a uma história dos saberes que não apenas neutralizará a pergunta 
pela cientificidade das ciências como, em consequência, avançará em direção 
a uma «crítica da razão» (ou do «pensamento») despida de suas pretensões 
transcendentais (posição que poderia caracterizar a diversidade do percurso 
foucaultiano1). A hermenêutica do sujeito, por seu turno, curso pronunciado no 
Collège de France em 1982, constitui a mais ambiciosa exploração foucaultiana 
do tema das tecnologias de si na antiguidade greco-romana, marcando em 
definitivo seu interesse pelo eixo temático das práticas de si e a consolidação do 
desdobramento da noção de governo em direção à temática do governo de si e 
dos outros. Daí que se possa atribuir ao curso de 1982 o lugar de peça-chave, 
ou de «point d’orgue»2, na passagem (mas não substituição) da genealogia do 
poder dos anos 1970 para a genealogia do sujeito ou das formas de subjetivação 
característica dos anos 1980.

Da diversidade de enfoques possíveis para traçar as proximidades e distâncias, 
continuidades e rupturas entre História da loucura e A hermenêutica do sujeito – 
obras que perfazem mais de vinte anos das pesquisas foucaultianas –, optamos 
aqui por uma perspectiva inusual, centrada na maneira como Foucault lida com 
as figuras do cartesianismo (mais de uma, portanto) e de Descartes nestes dois 
momentos cruciais de sua trajetória. Neste sentido, nossa aposta fundamental é a 
de que, apesar de seu caráter fragmentário e ambivalente, o manejo das figuras do 
cartesianismo cumpre um papel central no pensamento foucaultiano. Digamos 
que Descartes e o cartesianismo constituem, para Foucault, uma espécie de 
objeto discursivo cujo manejo permite a abertura para campos de experiência e 
problematização histórico-filosófica em dois sentidos: a) no sentido de servirem 
à economia interna do próprio pensamento foucaultiano, quer dizer, por meio 
deles Foucault se desloca em seu próprio campo; b) mas também no sentido de 
constituírem «testemunhos» exemplares, ou paradigmáticos, de momentos de 
descontinuidade na sucessão das práticas discursivas do saber, dos dispositivos de 
poder e das práticas de governo. Assim, em momentos cruciais de sua trajetória, o 

1 «No ano da sua morte, Foucault definia seus livros como ‘uma história crítica do pensamento’; história porque 
não procede de modo philosophico: ‘uma busca empírica, um ligeiro trabalho de história’ que se atribui ‘o direito de 
contestar a dimensão transcendental’». VEYNE, Paul. Foucault, sa pensée, sa personne. Albin Michel, Paris, 2010, 
64.
2 LE BLANC, Guilhaume; TERREL, Jean. «Foucault au Collège de France: un itinéraire». In LE BLANC, 
Guilhaume; TERREL, Jean (orgs.). Foucault au Collège de France: un itinéraire. Presses Universitaires de Bordeaux, 
Bordeaux, 2003, 16.



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 185

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204

ISSN: 0719-7519

cartesianismo serve a Foucault como solo de demarcação que lhe permite divisar 
pontos de virada naquilo que se poderia chamar de uma história das relações do 
sujeito com a verdade.

No caso das duas obras em foco, comecemos por situar a questão nos seguintes 
termos: em História da loucura, como se sabe, Descartes ocupa um papel de 
divisor de águas na demarcação da cisão originária entre razão e desrazão no curso 
de nossa experiência histórica no trato com a loucura, inaugurando a chamada 
Idade Clássica a partir da «invenção» de uma ratio que terá por correlato prático a 
generalização do internamento para fins de controle social3; já em A hermenêutica 
do sujeito, a minuciosa exploração das relações entre o dizer-verdadeiro e as práticas 
de si estabelecerá em Descartes o lugar de um relativo esgotamento das exigências 
de conversão espiritual do sujeito para o acesso à verdade – desde então, o que 
«permite aceder ao verdadeiro é o próprio conhecimento e somente ele»4. Em 
ambos os casos, estamos diante do problema das condições de acesso do sujeito 
à verdade, mas também o dos agenciamentos práticos de controle social e/ou 
de formação de si do sujeito segundo enquadramentos arqueogenealógicos que 
delimitam o advento do classicismo e da modernidade. Nestes termos, o interesse 
principal de Foucault por Descartes recai quase sempre sobre as Meditações sobre a 
Filosofia Primeira (1641) – texto que opera uma função paradigmática na estratégia 
argumentativa foucaultiana.5

Na condição de figura paradigmática, as Meditações desempenham um papel 
decisivo em determinados contextos da análise foucaultiana, cuja perspectiva se 
distingue, entre outras características, precisamente por não atribuir qualquer 
privilégio à «filosofia» como forma superior ou fundamental de saber. 6 Esse 
enfoque implica que a função paradigmática do cartesianismo no pensamento 
de Foucault, assim como ocorre com outros filósofos e temas mobilizados em 
sua obra, deve ser entendida de maneira bastante peculiar: como espaços de 
demarcação arqueogenealógica, histórica e politicamente situados, mobilizados 
em favor de uma análise das relações entre o sujeito e a verdade que prescinde da 
pressuposição de qualquer transcendência fundadora.

3 FOUCAULT, Michel. História da loucura na idade clássica. Perspectiva, São Paulo, 1978, 52-55.
4 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Trad. Salma Tannus Muchail e Márcio Alves  da Fonseca. 
Martins Fontes, São Paulo, 2004, 22. 
5 Faremos uso da noção de paradigma no mesmo sentido que Giorgio Agamben o compreende ao atribuí-lo 
justamente a Foucault: paradigma «é um objeto singular que, valendo para todos os outros da mesma classe, define 
a inteligibilidade do conjunto do qual faz parte e, ao mesmo tempo, o constitui» (AGAMBEN, Giorgio. Signatura 
rerum: sobre el método. Anagrama, Barcelona, 2010, 22). Ou ainda: «paradigma é um caso singular que é isolado 
do contexto qual faz parte apenas na medida em que, exibindo sua própria singularidade, torna inteligível um novo 
conjunto cuja homogeneidade ele mesmo deve constituir» (AGAMBEN, Giorgio Signatura rerum, 23).
6 Assim, tanto em História da loucura quanto em obras subsequentes, Foucault se servirá de um material discursivo 
bastante heteróclito (literatura, representações pictóricas, códigos legais, normas institucionais, planos arquitetônicos 
etc.) sem conceder nenhum privilégio sistemático ao registro propriamente «filosófico» do discurso. Daí que se 
possa dizer que a «filosofia», como todo e qualquer discurso, não está alheia às práticas discursivas e extradiscursivas 
historicamente enformadas pelos complexos de saber-poder que vigem em nossa cultura e tradição de pensamento.



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»186

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519

II.

Iniciemos por uma breve referência à memorável controvérsia aberta por Jacques 
Derrida a propósito do estatuto reservado ao cogito cartesiano e ao cartesianismo 
em História da loucura. Como se sabe, em conferência pronunciada no Collège 
Philosophique em 1963, posteriormente publicada na Revue de Métaphysique et de 
Morale e republicada em L’écriture et la différence, Derrida pretende que o «sentido 
de todo o projeto de Foucault» em sua tese doutoral possa «se concentrar» nas 
«poucas páginas alusivas» a Descartes e ao cogito cartesiano7. Assim, da perspectiva 
do filósofo argelino, a peculiar leitura do cogito que nos é proposta por Foucault 
em História da loucura implica a «totalidade» da obra, «o sentido de sua intenção 
e as condições de sua possibilidade»8. A partir deste ponto, revisitando o Descartes 
das Meditações em uma leitura que pretende contrapor-se à perspectiva de História 
da loucura, Derrida sustentará uma admoestação destinada a lembrar o aspecto 
aparentemente paradoxal da tese doutoral foucaultiana, cuja empreitada consistiria 
em enunciar, com a sintaxe da razão – única possível para uma «história» –, uma 
posição pretensamente exterior à própria linguagem da razão9.

Independentemente da polêmica que se seguirá, e mesmo da maior ou menor 
adequação da leitura crítica de História da loucura realizada por Derrida, ocorre que 
o filósofo argelino colocará em relevo justamente a centralidade do cartesianismo 
para o desenvolvimento do argumento da tese doutoral foucaultiana.10 Ora, em 
sua pretensão à realização de uma «arqueologia do silêncio» imposta à loucura pela 
razão11, Foucault mobilizará justamente Descartes, e a primeira de suas Meditações 
metafísicas, como marco para a demarcação da passagem do Renascimento à Idade 
Clássica. Neste sentido, o percurso da dúvida cartesiana, lido por Foucault em 
chave opositiva ao Montaigne dos Ensaios (para o qual nenhuma razão poderia nos 
fazer «juízes da loucura»), funda discursivamente a experiência histórica clássica de 
uma relação excludente com o desatino e de captura da loucura pela razão12. Ao 
plano discursivo-filosófico do cartesianismo corresponderá, por sua vez, no campo 
das práticas sociais, o episódio histórico da criação das casas de internamento 
vivenciado pela Europa dos séculos XVII/XVIII.13 Portanto, entre Montaigne e 
Descartes, entre os Ensaios e as Meditações, o Renascimento e a Idade Clássica 

7 DERRIDA, Jacques. L’écriture et la différence. Editions du Seuil, Paris, 1967, 52.
8 DERRIDA, Jacques. L’écriture et la différence, 52-53.
9 DERRIDA, Jacques. L’écriture et la différence, 57.
10 Dados os limites deste trabalho, não exploraremos a polêmica entre Derrida e Foucault a não ser para melhor 
precisar o uso paradigmático de Descartes em História da loucura. Ao leitor interessado, cf.  YAZBEK, André 
Constantino. «O louco e o sonhador: Jacques Derrida leitor de História da loucura, de Michel Foucault (notas sobre 
uma polêmica)». Revista Trágica, v. 9 nº 2, 2016, 21-40. 
11 FOUCAULT, Michel. «Préface». In Dits et écrits I: 1954-1975. Quarto Gallimard, Paris, 2001a, 188.
12 FOUCAULT, Michel. História da loucura na idade clássica, 52-54.
13 «É sabido que o século XVII criou vastas casas de internamento; não é muito sabido que mais de um habitante 
em cada cem da cidade de Paris viu-se fechado numa delas, por alguns meses» (FOUCAULT, Michel. História da 
loucura na idade clássica, 55).



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 187

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204

ISSN: 0719-7519

(inaugurada pelo racionalismo cartesiano), «algo se passou», «algo que diz respeito 
ao advento de uma ratio» que reduz sua alteridade ao silêncio: «Traça-se uma linha 
divisória que logo tornará impossível a experiência, tão familiar à Renascença, de 
uma Razão irrazoável, de um razoável Desatino»14. Nestes termos, o cartesianismo 
representa o acontecimento arqueológico que delimita o ponto de viragem a partir 
do qual a «loucura foi colocada fora do domínio no qual o sujeito detém seus 
direitos à verdade»15.

Em História da loucura, o aspecto central da leitura de Descartes por 
Foucault diz respeito, como já aludimos, à sua peculiar interpretação da primeira 
das Meditações cartesianas, que consiste em apontar para um «desequilíbrio 
fundamental» (ou seja, inerente à «economia da dúvida» cartesiana) entre o 
tratamento conferido à loucura, de uma parte, e o tratamento dado ao sonho 
e ao erro dos sentidos, de outra16. De maneira esquemática, o ponto-chave do 
argumento foucaultiano é o seguinte: «Descartes não evita o perigo da loucura 
do mesmo modo que contorna a eventualidade do sonho ou do erro»17, e é essa 
dissimetria que constituirá, para a experiência discursiva, um âmbito análogo ao 
das práticas sociais do internamento. Ora, ao passo que em Descartes, como se 
sabe, a ilusão dos sentidos e do sonho tem como sua condição de possibilidade 
um resíduo de verdade – uma vez que os primeiros «não podem alterar senão as 
‘coisas muito pouco sensíveis e bastantes distantes’» e o segundo, por seu turno, 
por mais fantasioso que seja, «não pode nem criar nem compor essas coisas ‘mais 
simples e mais universais’ cuja combinação torna possível as imagens fantásticas» 
(a própria extensão das figuras das quais o sonho se serve, por exemplo) –, com a 
loucura o tratamento dispensado é outro, de natureza bastante diversa. Segundo 
Foucault, «Não é a permanência de uma verdade que garante o pensamento contra 
a loucura» em Descartes, mas sim uma impossibilidade de ser louco que é «essencial 
não ao objeto do pensamento, mas ao sujeito que pensa»18.

Assim sendo, na ordem das razões cartesianas é perfeitamente possível supor 
que se sonha e identificar-se com o sujeito sonhador, mas não se pode supor que se é 
louco, uma vez que a «loucura é condição de impossibilidade do pensamento»19. É 

14 FOUCAULT, Michel. História da loucura na idade clássica, 54.
15 FOUCAULT, Michel. História da loucura na idade clássica, 54.
16 FOUCAULT, Michel. História da loucura na idade clássica, 53.
17 FOUCAULT, Michel. História da loucura na idade clássica, 52.
18 FOUCAULT, Michel. História da loucura na idade clássica, 52-53 (grifo nosso). Foucault tem em vista, como 
se sabe, a seguinte passagem da primeira das Meditações cartesianas, aqui reproduzida em sua versão francesa: «Et 
comment est-ce que je pourrais nier que ces mains et ce corps-ci soient à moi? si ce n’est peut-être que je me compare 
à ces insensés, de qui le cerveau est tellement troublé et offusqué par les noires vapeurs de la bile, qu’ils assurent 
constamment qu’ils sont des rois, lorsqu’ils sont très pauvres; qu’ils sont vêtus d’or et de pourpre, lorsqu’ils sont tout 
nus; ou s’imaginent être des cruches, ou avoir un corps de verre. Mais quoi ce sont des fous, et je ne serais pas moins 
extravagant, si je me réglais sur leurs exemples» (DESCARTES, René. Meditationes de Prima Philosophia. Vrin, Paris, 
1970, 19-20).
19 FOUCAULT, Michel. História da loucura na idade clássica, 53. Para fins de registro, vale anotar brevemente que 
o cerne do argumento de Derrida contra a interpretação foucaultiana do Descartes das Meditações vai no sentido de 
demonstrar que o elemento próprio do cogito cartesiano, ao contrário do que Foucault afirmara, consiste justamente 



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»188

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519

nesses termos que a leitura da primeira Meditação cartesiana permitirá, no âmbito 
de História da loucura, o estabelecimento de uma homologia estrutural entre o 
percurso da dúvida em Descartes, em sua relação excludente com o desatino, e o 
fenômeno europeu da reclusão: entre o elemento discursivo e o extradiscursivo, 
testemunhamos um gesto de força de mesma natureza, cuja combinação e o 
reforço recíproco conferem à experiência clássica no trato com a loucura sua marca 
distintiva, a saber, a de ser um momento de exclusão segregacional constitutiva. 
Com a emergência da ratio moderna, portanto, a «loucura está exilada»: «Se o 
homem pode sempre ser louco, o pensamento, como exercício de soberania de um 
sujeito que se atribui o dever de perceber o verdadeiro, não pode ser insensato»20.

Temos aqui uma primeira figura do cartesianismo em Foucault: em História da 
loucura, Descartes funda o paradigma da ratio ocidental clássica egressa dos séculos 
XVII/XVIII, razão instituída pelo gesto de captura que silencia e «empurra para o 
esquecimento todas essas palavras imperfeitas, sem sintaxe fixa, um pouco gaguejante, 
em que se deu a troca da loucura e da razão» ao longo da experiência pré-clássica21, 
instaurando o espaço de uma cisão originária entre razão e desrazão. Ademais, 
notemos ainda que a tese doutoral de Foucault já expressava a vocação de seu método 
para reenviar a análise discursiva às práticas sociais e institucionais de sua realização, 
elemento que, como se sabe, será intensamente explorado em sua genealogia.

III.

Observemos que esta presença do cartesianismo em História da loucura confere 
à obra um subtexto mais vasto, cujos desdobramentos serão decisivos para os 
desenvolvimentos ulteriores das pesquisas foucaultianas: já na tese doutoral de 
1961, não se trata «apenas» de uma arqueologia dos discursos e das práticas que 
encerram a loucura como «desrazão» e preparam sua objetivação propriamente 
médica, no século XIX, sob a forma da doença mental, mas também e sobretudo 
de uma crítica histórica e filosófica deste «sujeito» que, segundo as determinações 
do racionalismo seiscentista, é constituído no plano da metafísica cartesiana a 
partir de uma determinada exigência de seu acesso à verdade. Uma crítica da 
razão, se quisermos: retenhamos o sentido próprio da crítica foucaultiana como 
sendo análogo ao da crítica kantiana, mas agora despida de toda ancoragem 
transcendental, e podemos compreender que se trata aqui, para a arqueologia da 
loucura, de uma delimitação (histórica) dos limites e dos domínios nos quais se 
exerce a razão clássica, em sua pretensão normativa, quando confrontada com 
o fundo reiterado de uma «recusa originária». Assim, como dirá Foucault em 
seu prefácio à primeira edição de História da loucura, «originária é a cesura que 
em assumir o risco uma «loucura total», e isso por meio da célebre hipótese cartesiana do Gênio Maligno.
20 FOUCAULT, Michel. História da loucura na idade clássica, 54.
21 FOUCAULT, Michel. «Préface», 188.



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 189

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204

ISSN: 0719-7519

estabelece a distância entre razão e não razão»22, conformando um sujeito para o 
qual o acesso racionalista à verdade exige a exclusão de seu outro, a não-razão. Por 
este motivo, na tese doutoral foucaultiana a formação do sujeito cartesiano ocupa 
o lugar de uma inflexão inaugural para a Idade Clássica. 

Mas em sua resposta a Derrida, que virá a lume apenas em 1972, Foucault 
nos deixa entrever ainda uma outra dimensão do cartesianismo em sua obra, mais 
próxima daquela que encontraremos em A hermenêutica do sujeito23. Foucault 
retorna ao texto das Meditações munido de uma compreensão da «escrita» e da 
«história» como prática e como acontecimento, noções que haviam se tornado 
centrais para os desenvolvimentos metodológicos da genealogia que já se anunciava 
em A ordem do discurso (1970), sua aula inaugural no Collège de France, bem como 
em seu único artigo dedicado integralmente à genealogia nietzschiana, publicado 
em 1971 sob o título de «Nietzsche, a genealogia e a história» (1971). 

Neste sentido, caberia ter em vista a escrita (ou o texto) cartesiano como: 1º) 
uma prática, quer dizer, como um ato (ou uma série de atos) de enunciação que 
permite determinar não apenas o sentido do enunciado, mas principalmente a 
relação entre o valor do enunciado e a posição (sempre móvel) dos sujeitos que 
o enunciam ou que dele são objetos; 2º) e igualmente como um acontecimento, 
isto é, como a ocorrência de um evento cuja singularidade marca a instauração 
de uma nova regularidade das práticas discursivas em uma história que se recusa 
a ordenar-se pelos desígnios da Weltgeschichte hegeliana24. Desta perspectiva, não 
apenas se veem reforçados a singularidade e o valor paradigmático das Meditações 
de Descartes, obra que demarca um efetivo acontecimento na história das 
relações do sujeito com a verdade, como também se pode delimitar, no âmbito 
de sua prática enunciativa, o duplo registro ao qual ela pertence: trata-se de um 
texto a um só tempo demonstrativo e meditativo, e sua natureza dupla deve nos 
fornecer uma importante chave de leitura25. Ora, se a demonstração nos remete 
a um conjunto de enunciados articulados por certo número de regras formais 
com relação aos quais o sujeito permanece invariável, fixo, não implicado pelo 
discurso, no caso da meditação, ao contrário, o exercício da enunciação implica 
uma série de modificações no próprio sujeito enunciador, constituindo-se em 
lugar de prova para o próprio sujeito. Em suma, a «meditação implica um sujeito 
móvel e modificável pelo próprio efeito dos acontecimentos discursivos que se 
produzem»26.
22 FOUCAULT, Michel. «Préface», 187.
23 Inicialmente, Foucault formulara sua resposta a Derrida em um texto enviado para publicação na revista japonesa 
Paideia, justamente intitulado «Resposta a Derrida». Este mesmo texto será reformulado para servir de apêndice à 
segunda edição de História da loucura, publicada em 1972, e terá então por título «Meu corpo, este papel, este fogo». 
No contexto deste trabalho, faremos uso exclusivo dessa segunda versão, cf. FOUCAULT, Michel. «Mon corps, ce 
papier, ce feu». In Dits et écrits I: 1954-1975. Quarto Gallimard, Paris, 2001b, 1113-1136.
24 YAZBEK, André Constantino. «O louco e o sonhador: Jacques Derrida leitor de História da loucura, de Michel 
Foucault (notas sobre uma polêmica)», 34-35.
25 FOUCAULT, Michel. «Mon corps, ce papier, ce feu», 1125.
26 FOUCAULT, Michel. «Mon corps, ce papier, ce feu», 1125.



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»190

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519

Neste momento, pode-se compreender o ponto chave desta espécie de releitura 
do cartesianismo por Foucault em sua resposta tardia a Derrida: retomando a 
dissimetria do tratamento conferido à loucura e ao sonho na primeira das 
Meditações de Descartes, Foucault relê o texto cartesiano considerando que se 
trata, ao mesmo tempo, de um conjunto de proposições que «formam sistema» 
(que cada leitor deve percorrer segundo seu encadeamento dedutivo) e um «lugar 
de prova para o sujeito» (a ser enfrentado pelo leitor que queira constituir-se como 
«sujeito enunciador»), sendo a passagem da loucura ao sonho justamente um 
quiasma, quer dizer, um momento de cruzamento explícito das duas ordens de 
práticas discursivas, a demonstrativa e a meditativa27. Assim, estamos diante de uma 
«meditação demonstrativa» (os «enunciados, formalmente ligados, modificam o 
sujeito na medida em que se desenvolvem»), mas ocorre que o recurso à loucura, a 
despeito de sua eficácia para colocar em dúvida o sistema de atualidades do sujeito 
enunciador («que eu esteja aqui, sentado junto ao fogo, vestido com um chambre, 
tendo este papel entre as mãos e outras coisas desta natureza»), constitui um lugar 
de prova que ameaça a dissolução do próprio sujeito do racionalismo cartesiano28. 
Quer dizer, se no erro dos sentidos e no sonho a meditação demonstrativa pode 
avançar, uma vez que não se trata de uma «prova excessiva e impossível» para um 
sujeito que deve permanecer qualificado como «razoável», no caso da loucura, o 
próprio sujeito enunciador, em sua condição de «sujeito razoável» da enunciação, 
é irremediavelmente desqualificado, e o que se constata é que ela sequer pode 
ser experienciada, mas deve, isto sim, ser rejeitada de imediato como um perigo 
iminente: «A diferença [do sonho] com a loucura não tem de ser experienciada: 
ela é constatada. Basta os temas da extravagância serem evocados [por Descartes] 
que a distinção emerge, como um grito: sed amentes sunt isti»29.

Assim sendo, em Foucault, a dissimetria com a qual Descartes lida com os temas 
da loucura e do sonho em sua primeira meditação é a consequência de uma prática 
de pensamento que instaura o próprio sujeito do racionalismo ao fazer do discurso 
um lugar de prova para um sujeito que, sendo meditativo, deve fazer a experiência 
de si ao longo do discurso, mas que, por tratar igualmente de uma demonstração, 
deve manter-se qualificado para o exercício da razão demonstrativa30. Tomada a 
questão em seu aspecto mais geral, e passados nove anos da polêmica aberta por 
Derrida ao redor do estatuto do cogito e das pretensões afirmadas em História 
da loucura, o que estará aqui em jogo, com efeito, será a própria possibilidade, 

27 FOUCAULT, Michel. «Mon corps, ce papier, ce feu», 1126.
28 FOUCAULT, Michel. «Mon corps, ce papier, ce feu», 1128-1129.
29 FOUCAULT, Michel. «Mon corps, ce papier, ce feu», 1120. E mesmo a hipótese do Gênio Maligno, que em 
Derrida representará a possibilidade de uma «loucura total» (DERRIDA, Jacques. L’écriture et la différence, 81), diz 
respeito, por maior que seja a sua radicalidade, a um «exercício voluntário, controlado, dominado e conduzido de 
ponta a ponta por um sujeito meditativo que jamais se deixa surpreender» (FOUCAULT, M. «Mon corps, ce papier, 
ce feu», 1133). Para a passagem de Descartes citada por Foucault em latim, cf. DESCARTES, René. Meditationes de 
Prima Philosophia, 19.
30 YAZBEK, André Constantino. «O louco e o sonhador: Jacques Derrida leitor de História da loucura, de Michel 
Foucault (notas sobre uma polêmica)», 36.



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 191

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204

ISSN: 0719-7519

metodologicamente orientada, de circunscrever historicamente os modos de 
implicação do sujeito no discurso, tendo agora por fio condutor os contextos 
genealógicos de sua inscrição em regimes de poder nos quais estão fixadas as 
identidades do sujeito enunciador razoável em sua relação com a verdade e o 
discurso sobre si e sobre o mundo.

Por este motivo, Foucault ainda insistirá no fato de que a própria linguagem 
utilizada por Descartes trai a existência de uma dupla interdição, médica e jurídica, 
aplicada sobre a loucura: de uma parte, quando se trata de caracterizar o louco pela 
«inverossimilhança de sua imaginação», a palavra utilizada por Descartes é insani 
(noção que remete a uma desqualificação médica); de outra, quando se trata de 
afirmar que não se deve tomar os loucos como exemplo, o texto cartesiano lança 
mão das palavras amens e demens (noções que designam a desqualificação jurídica 
característica de «toda uma categoria de pessoas incapazes de certos atos religiosos, 
civis, judiciários»)31. Em suma, Descartes teria feito mais do que reintegrar, ao 
exercício da razão, a velha medida de um logos contraposto aos excessos da hybris 
grega32; ele teria instaurado, isso sim, o «ato de decisão» que une e separa razão 
e loucura, paradigma que permitirá o tipo de relação do sujeito com a verdade 
segundo a objetivação e a estrutura de exclusão inclusiva características da 
injunção moderna das formas de saber e de poder produtivo e correcional sobre 
os indivíduos.

IV.

Em 1982, passados dez anos da resposta de Foucault a Derrida, pode-se constatar 
uma nova investida foucaultiana sobre o problema cartesiano das condições de 
acesso do sujeito à verdade já a partir das primeiras aulas do curso intitulado A 
hermenêutica do sujeito. Como se sabe, estamos aqui no contexto do que se poderia 
chamar de uma história ocidental das relações do sujeito com a verdade segundo o 
enfoque global das práticas da subjetividade, o que implica apartar-se do material 
específico relacionado aos regimes dos aphrodísia na antiguidade (que formara o 
campo privilegiado da análise foucaultiana no ano precedente) para apreender a 
relação em seus termos mais gerais33. Neste sentido, trata-se de uma história que 
articula os atos de manifestação da verdade sobre si do sujeito com as modalidades 

31 FOUCAULT, Michel. «Mon corps, ce papier, ce feu», 1121-1122. Para as passagens de Descartes citadas por 
Foucault em latim, cf. DESCARTES, René. Meditationes de Prima Philosophia, 19-20.
32 «Os gregos relacionavam-se com alguma coisa que chamavam de ὕϐρις. Essa relação não era apenas de condenação; 
a existência de Trasímaco, ou a de Cálicles. basta para mostrá-lo, ainda que seu discurso nos seja transmitido, já 
envolto na dialética tranquilizadora de Sócrates. Mas o Logos grego não tinha contrário» (FOUCAULT, Michel. 
«Préface», 185).
33 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 4. Em Subjetividade e verdade, curso ministrado no Collège de 
France em 1981, Foucault apresentara aos seus ouvintes justamente os principais resultados de sua pesquisa acerca da 
experiência dos prazeres na antiguidade greco-romana, material que subsidiaria a redação do último volume de sua 
História da Sexualidade, publicado em 1984 sob o título de O cuidado de si.



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»192

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519

de constituição de seu éthos, a determinação de sua substância ética. Isto significa, 
bem entendido, que o contexto desta «nova» figura do cartesianismo diz respeito 
a uma história centrada nas formas através das quais o «sujeito» é chamado a 
tornar-se «sujeito de si» a propósito de suas implicações na relação consigo e no 
conhecimento da verdade de si. Daí o interesse de Foucault pelo vasto campo das 
práticas de si na antiguidade greco-romana – lidas, como se sabe, a partir de uma 
chave de articulação opositiva entre as temáticas da epiméleia heautou (o «cuidado 
de si») e as do gnôthi seautón (o «conhecimento de si»).

Mas se nos concentrarmos na primeira aula de A hermenêutica do sujeito, 
destinada a fornecer o enquadramento geral da análise das práticas de si na 
antiguidade, veremos que o problema das relações de complementariedade e/ou 
de proeminência entre o gnôthi seautón e a epiméleia heautou darão azo a uma 
constatação segundo a qual, a despeito de sua centralidade e importância histórica 
milenar, ao longo do desenvolvimento de nossa cultura filosófica moderna o 
cuidado de si foi tendencialmente preterido em favor do conhecimento de si; 
constatação ainda mais espantosa se tivermos em conta o fato de que, «quando 
averiguamos os documentos e os textos», historicamente é a noção de cuidado 
de si que «parece ter antes enquadrado o princípio do ‘conhece-te a ti mesmo’ 
[...]»34. Portanto, cabe a seguinte indagação: «por que, a despeito de tudo, a noção 
de epiméleia heautou foi desconsiderada no modo como o pensamento, a filosofia 
ocidental, refez sua própria história? [...] Por que este privilégio, para nós, do 
gnôthi seautón às expensas do cuidado de si?»35

Assim, antes de deter-se especificamente na análise das práticas de si e de suas 
modalidades subjetivas – percorrendo um arco histórico que vai da antiguidade 
clássica ao estoicismo imperial e desse para a chamada antiguidade tardia –, 
Foucault procura situar seu enquadramento teórico a partir da formulação de uma 
descontinuidade fundamental entre dois grandes blocos históricos, demarcados 
justamente a propósito da constatação deste privilégio atribuído ao conhecimento 
de si sobre o cuidado de si no curso da formação e do desenvolvimento de nossa 
cultura filosófica. A linha de partilha de tais blocos históricos, por sua vez, será 
traçada justamente tendo por critério o que teria sido a cisão entre as práticas da 
espiritualidade antiga, que remontam ao tema do cuidado de si já no platonismo, 
e a formação do modelo paradigmático da subjetividade moderna, centrado 
sobre o conhecimento de si, cujo ponto de emergência seria, ainda uma vez, as 
Meditações cartesianas. Sob uma outra luz, portanto, Foucault retoma aqui o 
alcance discursivo e prático do cartesianismo, bem como de sua força inaugural, 
para fazê-lo jogar o papel de um divisor de águas, corte efetivo para a demarcação 
do momento genealógico de instauração da subjetividade moderna (e, com ela, do 
privilégio atribuído ao conhecimento de si).

34 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 15-16.
35 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 15-16.



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 193

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204

ISSN: 0719-7519

Ora, o ponto-chave para a compreensão da proeminência adquirida pelo 
conhecimento de si no curso de nossa modernidade será localizado justamente na 
maneira como o cartesianismo teria propiciado não apenas a requalificação filosófica 
do gnôthi seautón, mas igualmente, e em consequência, uma desqualificação da 
epiméleia heautou36. Isso significa, com efeito, que aquilo que Foucault chamará 
de «momento cartesiano» (ainda que ele próprio reconheça certa inadequação no 
uso da expressão37) teria correspondido a um duplo movimento: 1º) requalificação 
do antigo imperativo socrático do «conhece a ti mesmo» por meio da instauração 
da própria evidência da existência do sujeito como princípio de acesso ao ser («era 
este conhecimento de si mesmo [...] que fazia do ‘conhece-te a ti mesmo’ um 
acesso fundamental à verdade»); 2º) desqualificação subsequente de toda obrigação 
ascética das práticas do cuidado de si na medida mesmo em que a «evidência» («não 
mais sob a forma da prova da evidência mas sob a forma da indubitabilidade de 
minha existência como sujeito») concorre, aqui, para a substituição da «ascese»38. 

Dadas as coordenadas desta descontinuidade histórica, pensada a partir do 
procedimento das Meditações cartesianas com vistas ao problema fundamental 
da veridicção (ou seja, da verdade do sujeito referida a um si-mesmo), Foucault 
poderá enfim esboçar uma história da longue durée das relações do sujeito com a 
verdade, divisando-a entre, de uma parte, o modelo histórico da espiritualidade, 
cuja variedade de formas e práticas de vida nos levam das exigências do exercício 
filosófico platônico até o ascetismo cristão, nos deixando às portas da escolástica, 
e, de outra, o modelo histórico propriamente moderno ou filosófico, identificado 
ao cartesianismo, no qual o sujeito, tal como é, sem que nada lhe seja exigido 
em termos de áskesis, é já «sujeito» capaz de verdade.39 Entre uma e outra destas 
etapas genealógicas da relação do sujeito com a verdade, a cisão fundamental se 
encontra no momento em que o ser do sujeito não é mais posto em questão, não é 
mais objeto de um exercício de si sobre si, mas simplesmente entronizado em seu 
estatuto de sujeito verdadeiro40.

Assim, opondo «espiritualidade» e «filosofia» a partir do corte cartesiano, 
as aulas iniciais do curso de 1982 demarcam as diferenças entre um modelo de 
36 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 18.
37 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 18
38 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 18-19.
39 No caso específico da escolástica ou da teologia stricto sensu, cumpre notar que ela joga um papel importante 
no argumento foucaultiano, servindo de mediação, ou de intermezzo, entre o bloco histórico da espiritualidade 
greco-romana e do ascetismo cristão e o da modernidade propriamente dita: «A teologia é precisamente um tipo de 
conhecimento de estrutura racional que permite ao sujeito – enquanto sujeito racional e somente enquanto sujeito 
racional – ter acesso à verdade de Deus, sem condição de espiritualidade. [...] Isto quer dizer que a escolástica, de 
modo geral, já era um esforço para revogar a condição da espiritualidade que havia sido estabelecida em toda a 
filosofia antiga e em todo o pensamento cristão (Santo Agostinho e assim por diante)» (FOUCAULT, Michel A 
hermenêutica do sujeito, 235). Por este motivo, Descartes é aqui um paradigma, mas não um «iniciador» no sentido 
vulgar do termo, como se se tratasse de tomá-lo isoladamente, sem que nenhuma tradição o precedesse (o que 
significaria, em termos foucaultianos, uma compreensão mistificada da história): «O corte não se fez bem assim. Não 
se fez no dia em que Descartes colocou a regra da evidência ou descobriu o Cogito, etc» (FOUCAULT, Michel. A 
hermenêutica do sujeito, 36).
40 FOUCAULT, M. A hermenêutica do sujeito, 23-24.



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»194

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519

acesso à verdade no qual a «verdade jamais é dada de pleno direito ao sujeito» 
(jamais se trata de um «simples ato de conhecimento», uma vez que a «verdade só 
é dada ao sujeito a um preço que põe em jogo o ser mesmo do sujeito»41) e um 
outro, correspondente à modalidade especificamente moderna da subjetividade, 
na qual, ao contrário, a exigência de conversão do sujeito desaparece, e o que 
«permite aceder ao verdadeiro é o próprio conhecimento e somente ele»42. 
Feitas todas as contas, portanto, pode-se dizer, resumidamente, que na idade 
moderna das relações do sujeito com a verdade estão tendencialmente ausentes as 
exigências de um trabalho do sujeito sobre si para o acesso à verdade. Em outros 
termos: instaurada a «subjetividade cartesiana» (marco decisivo da subjetividade 
propriamente moderna), o conhecimento de si tende a tornar-se sua própria 
finalidade, representando já o acesso do sujeito à verdade, em lugar de apresentar-se 
como a ocasião de um trabalho de si sobre si que, para a antiguidade greco-romana 
e a tardo-antiguidade, formava a exigência incontornável de transfiguração de si 
do sujeito para o acesso efetivo à verdade.

Mas notemos ainda o seguinte: sem que Foucault precise dizê-lo 
explicitamente, sem que seja necessária a retomada do tema loucura, o registro 
híbrido do discurso cartesiano (a um só tempo demonstrativo e meditativo), o 
mesmo que vimos a propósito de sua resposta a Derrida, está igualmente presente 
ou ao menos pressuposto aqui, mas sendo explorado em seu âmbito mais geral. 
Ora, a maneira como A hermenêutica do sujeito desdobra o significado do ponto 
de mutação proporcionado pelas Meditações cartesianas depende, com efeito, da 
compreensão implícita de Descartes como sendo a figura na qual o tensionamento 
entre «exercício espiritual» e «método intelectual» atinge seu mais alto grau, e quiçá 
o ponto de não retorno (ao menos nos termos do cartesianismo) na passagem 
para o sujeito propriamente intelectualista do racionalismo moderno. Assim, no 
texto das Meditações, a meditatio ainda consiste em exercitar-se na coisa em que 
se pensa, em experienciar-se por meio de um «jogo efetuado pelo pensamento 
sobre o sujeito»43, mas o que caracteriza a «novidade» histórica do cartesianismo é 
precisamente a passagem da meditação ao método: «Descartes, [...] em um texto 
chamado Meditações, foi quem operou a própria fundação daquilo que constitui 
um método»44. Se quisermos nos valer de um trecho da série de conferências 
pronunciadas por Foucault em 1980 no Dartmouth College, nos Estados Unidos, 
podemos dizer ainda que Descartes teria sido o «primeiro filósofo que utilizou as 

41 FOUCAULT, M. A hermenêutica do sujeito, 19-20.
42 FOUCAULT, M. A hermenêutica do sujeito, 22. Ainda, «Chamemos de ‘filosofia’ [...] esta forma de pensamento 
que se interroga, não certamente sobre o que é verdadeiro e sobre o que é falso, mas sobre o que faz com que haja 
e possa haver verdadeiro e falso, sobre o que nos torna possível ou não separar o verdadeiro do falso. [...] Pois bem, 
se a isto chamarmos ‘filosofia’, creio que poderíamos chamar de ‘espiritualidade’ o conjunto de buscas, práticas e 
experiências tais como as purificações, as asceses, as renúncias, as conversões do olhar, as modificações de existência, 
etc., que constituem, não para o conhecimento, mas para o sujeito, para o ser mesmo do sujeito, o preço a pagar para 
ter acesso à verdade» (FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 19).
43 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 430.
44 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 560.



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 195

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204

ISSN: 0719-7519

técnicas espirituais do cristianismo para fazer algo radicalmente diferente»: fundar, 
com elas, um «discurso filosófico»45.

No caso específico de A hermenêutica do sujeito, Foucault mobiliza a 
temática dos exercícios espirituais – sobretudo tendo-se em vista o exame das 
representações (ou phantasía) entre os estoicos46 – para então reinvestir no tema do 
cartesianismo justamente a partir de seu contraste com a prática da espiritualidade 
na Antiguidade, na Idade Média e no Renascimento (representado sobretudo por 
Montaigne47). Se o «caminho cartesiano» é o da ordem e o do método intelectual, 
isso significa que ele designa não exatamente uma atitude de «deixar se desenrolar 
espontaneamente o fio e o fluxo das representações» (como teria sido o caso para 
os exercícios espirituais, mormente entre os estoicos), mas sim a instauração de 
uma «definição voluntária e sistemática da lei de sucessão das representações»,  
o que implica, com efeito, a decisão irrevogável de «só aceitá-las no espírito sob 
a condição de que tenham entre si um liame suficientemente forte, obrigatório 
e necessário, para que sejamos levados logicamente, indubitavelmente, sem 
hesitação, a passar da primeira à segunda [das representações]»48. Estamos, uma 
vez mais, em um quiasma, e novamente o cartesianismo parece impor-se a tarefa de 
superação das tensões opositivas entre o exercício espiritual, ou meditativo (lugar 
de prova para o sujeito, exigência de sua transfiguração), e o método intelectual 
propriamente dito, no qual o sujeito, ao contrário, deve permanecer invariável 
para estabelecer os liames lógicos do conteúdo objetivo de suas representações. 
Daí que Foucault possa afirmar que a «passagem do exercício espiritual ao método 
intelectual é evidentemente muito clara em Descartes»49.

45 FOUCAULT, Michel. El origen de la hermenéutica de sí: Conferencias de Dartmouth, 1980. Siglo Veintiuno, 
Buenos Aires, 2016a, 94. «Digamos de outro modo: a filosofia, na tradição medieval, era desde logo uma filosofia 
cristã ou uma filosofia católica, mas podemos notar que a filosofia medieval jamais adotou a forma de uma meditação 
ou um exame de si, jamais adotou a forma dos exercícios espirituais que existiam na tradição cristã ou católica. O 
discurso filosófico tinha outra forma, inclusive quando se inseria em uma tradição cristã. Com Descartes – mas 
também com Spinoza, mas essa é uma outra questão – encontramos pela primeira vez uma meditação filosófica, que é o 
projeto de utilizar técnicas espirituais para fundar um discurso filosófico, um conhecimento filosófico» (FOUCAULT, 
Michel. El origen de la hermenéutica de sí, 94).
46 O exemplo privilegiado é Marco Aurélio, lido sob as lentes do trabalho de Pierre Hadot, para o qual era necessário 
«filtrar o fluxo da representação, tomá-la tal como acontece, tal como se dá por ocasião dos pensamentos que se 
apresentam espontaneamente ao espírito, ou por ocasião de tudo que pode vir ao campo da percepção, por ocasião 
da vida que se leva, dos encontros que se tem, dos objetos que se veem, etc.» (FOUCAULT, Michel. A hermenêutica 
do sujeito, 355).
47 A este respeito, o contraponto entre Descartes e Montaigne, que jogara um papel importante em História da 
loucura, também está presente aqui. Assim, Foucault desenvolve seu raciocínio a partir do que teria sido uma 
retomada, no século XVI, em especial em Montaigne, de toda uma temática relativa a uma «estética e uma ética do 
eu» (fazer da própria vida objeto de uma trabalho de si sobre si), cujas fontes primárias estariam no tema greco-latino 
(platônico mas também estoico) de um «retorno a si»: «[Sob uma forma fragmentária, sem jamais se organizar de 
todo tão global e sistemático quanto na antiguidade pagã,] o tema do retorno a si foi sem dúvida, a partir do século 
XVI, um tema recorrente na cultura ‘moderna’. [...] Por certo, encontramos no século XVI toda uma ética e estética 
de si que é, aliás, muito explicitamente referida à que encontramos nos autores gregos e latinos dos quais lhes falo» 
(FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 305).
48 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 356.
49 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 356. «[...] penso que não se pode compreender a meticulosidade 
com a qual ele [Descartes] define seu método intelectual, se não se tiver bem presente no espírito que aquilo a que ele 
visa negativamente, aquilo de que quer se distinguir e se separar, [são] precisamente os métodos de exercício espiritual 



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»196

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519

Da perspectiva foucaultiana, portanto, tudo se passa como se Descartes lançasse 
mão da meditatio para assegurar-se da instauração de um sujeito do conhecimento 
previamente qualificado para o acesso à verdade segundo a ordem demonstrativa 
das deduções lógicas – daí a exclusão da loucura, se olharmos a questão do ponto 
de vista da tese de 1961 ou, como em A hermenêutica do sujeito, a desqualificação 
da epiméleia heautou. Tanto quanto em sua resposta a Derrida, também aqui 
Foucault parece convencido de que o sentido último do cartesianismo, como 
paradigma de nossa modernidade, só pode ser adequadamente compreendido se 
tivermos em vista que a instituição de regras puras do método é a instauração 
de um processo irredutível de subjetivação: com as Meditações de Descartes, 
tem lugar uma nova determinação do sujeito, o «sujeito» próprio da «ciência» 
ou do conhecimento representacional, objetivável, de cujo conhecimento 
depende a aplicação do mesmo método aplicável às coisas do mundo50. Neste 
ponto, uma forma ascética de subjetivação veridiccional se vê tendencialmente 
suplantada por uma outra, propriamente moderna, que encerra uma modalidade 
fundamentalmente epistêmica (no sentido da ciência moderna) de «sujeito»; um 
sujeito para o qual sequer está em jogo algo como um «acesso à verdade», mas sim 
o «conhecimento de um domínio de objetos»51.

Retomemos o argumento à guisa de melhor sistematizá-lo: como vimos, com 
esta «nova» figura do cartesianismo estamos diante do advento da descontinuidade, 
ou do acontecimento, que demarca o curso do desenvolvimento de nossa cultura 
filosófica no sentido da desarticulação, no sujeito, entre as condições de seu acesso à 
verdade e as exigências de transfiguração de seu ser implicadas pela espiritualidade 
greco-romana, tendo por consequência a inaudita proeminência adquirida pelo 
conhecimento de si às expensas do cuidado de si. Mas isto implica igualmente 
uma fundamental mudança na relação a si do sujeito: o si cartesiano, com efeito, 
é aquele de um tipo de relação a si e do sujeito com a verdade que obedece às 
demandas de uma nova determinação do sujeito como «sujeito da ciência»; o si 
da espiritualidade greco-romana, por seu turno, fora objeto de cuidado de si no 
sentido de conferir uma forma particular ao ser que lhe constitui, ou seja, de 
dotar-lhe de uma forma de vida que não concerne a um tipo de ser genérico, 
com propriedades gerais já fixadas, mas antes a uma matéria a ser trabalhada 
indefinidamente a partir da escolha por uma forma particular de existência52. 

que eram correntemente praticados no cristianismo e que derivavam dos exercícios espirituais da Antiguidade, 
particularmente do estoicismo» (FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 356).
50 Ao leitor atento, não escaparão aqui certas ressonâncias com As palavras e coisas (1966), obra central da arqueologia 
foucaultiana, na qual o cartesianismo aparecera como o momento fundador da «idade da representação» ou «idade 
clássica» (e talvez se pudesse falar, ainda, de uma outra figura do cartesianismo em Foucault): «[Descartes] é o 
pensamento clássico excluindo a semelhança como experiência fundamental e forma primeira do saber, denunciando 
nela um misto confuso que cumpre analisar em termos de identidade e de diferenças, de medida e de ordem» 
(FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências humanas. Trad. Salma Tannus Muchail. 
Martins Fontes, São Paulo, 1999, 70).
51 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 236.
52 Tratando dessa questão, Foucault dirá que, na cultura grego romana, «é uma certa forma de vida particular 



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 197

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204

ISSN: 0719-7519

Em última instância, portanto, se o si da consciência de si cartesiana é um «si» 
conhecido e representável, cuja existência e propriedades são indubitáveis e 
universais, o si da epiméleia heautou, sob a forma das práticas de si do cuidado, é 
uma matéria sobre a qual se trabalha, e isso em vista de conferir-lhe uma existência 
específica, não universalizável. 

Por este motivo, estabelecida esta espécie de cisão cartesiana entre o 
método para o conhecimento objetivo e as exigências da espiritualidade, nossa 
contemporaneidade pode ser entendida, do ponto de vista de suas tarefas mais 
inquietantes, como a série sucessiva de esforços para a rearticulação dessas duas 
pontas soltas e a reversão do privilégio atribuído ao conhecimento de si às expensas 
das práticas espirituais que constituem a tarefa de ocupar-se consigo: 

é possível suspeitar que haja uma certa impossibilidade de constituir 
hoje uma ética do eu, quando talvez seja esta uma tarefa urgente, 
fundamental, politicamente indispensável, se for verdade que, afinal, 
não há outro ponto, primeiro e último, de resistência ao poder político 
senão na relação de si para consigo53. 

Aqui, o problema do éthos da (contra)conduta individual se soma ao problema 
da verdade e do poder em Foucault, e efetivamente compromete (afinal, é esta a 
tarefa de uma «história do pensamento») «até mesmo nosso modo de ser de sujeito 
moderno»54. Daí que se possa dizer que, em Foucault, a relação consigo acaba por 
tornar-se o lócus decisivo de articulação das tecnologias de poder e das práticas de 
resistência55.

V

A força e as implicações desta segunda figura do cartesianismo em Foucault são 
notáveis, sobretudo quando contrastadas com o lugar do cogito cartesiano em 
História da loucura (sem que isso signifique forçosamente uma oposição rígida, 
mas antes dois ângulos diversos de ataque ao problema). Em termos bastante 

e, na sua particularidade, distinta de todas as outras vidas, que será considerada como condição real do cuidado 
de si» (FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 139). Em consequência, e este será um ponto-chave 
para a interpretação foucaultiana do tema, na antiguidade o «cuidado de si jamais foi efetivamente percebido, 
colocado, afirmado como uma lei universal válida para todo indivíduo, qualquer que fosse o modo de vida adotado» 
(FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 139).
53 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 306. Da perspectiva foucaultiana, seria possível «[...] reler 
toda uma vertente do pensamento do século XIX como a difícil tentativa, ou uma série de difíceis tentativas, para 
reconstituir uma ética e uma estética do eu. Tomemos, por exemplo, Stirner, Schopenhauer, Nietzsche, o dandismo, 
Baudelaire, a anarquia, o pensamento anarquista, etc., e teremos uma série de tentativas, sem dúvida inteiramente 
diversas umas das outras, mas todas elas, creio eu, mais ou menos polarizadas pela questão: é possível constituir, 
reconstituir uma estética e uma ética do eu? A que preço e em que condições?» (FOUCAULT, Michel. A hermenêutica 
do sujeito, 305).
54 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 13.
55 CREMONESI, Laura; DAVIDSON, Arnold I.; IRRERA, Orazio; LORENZINI, Daniele; TAZZIOLI, Martina 
«Introducción». In FOUCAULT, Michel. El origen de la hermenéutica de sí: Conferencias de Dartmouth, 1980, 18.



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»198

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519

esquemáticos, ela representa um exemplo esclarecedor para a compreensão 
da dinâmica interna e dos deslocamentos operados pelo próprio pensamento 
foucaultiano ao longo de mais de vinte anos de suas pesquisas. Se a figura do cogito 
em História da loucura estava indexada ao problema do saber em sua correlação 
com os agenciamentos práticos do poder para fins de controle social, esta «nova» 
figura do cartesianismo, por sua vez, nos conduz ao problema da verdade como 
lócus da relação a si do sujeito para a determinação de seu éthos, temática que 
implica o problema do governo de si e dos outros. Estrategicamente, nos dois 
casos, o Descartes das Meditações ocupa o umbral de nossa modernidade: na tese 
doutoral de 1961, como vimos, o cartesianismo desponta como o acontecimento 
fundador da Idade Clássica, época segregacional de nossa experiência histórica no 
trato com a loucura; já o curso de 1982 lhe atribui um lugar fundamental para 
o advento de uma outra idade na história das relações do sujeito com a verdade, 
idade da prevalência do conhecimento sobre o cuidado de si. De uma a outra 
destas figuras, temos o desdobramento, no interior das pesquisas foucaultianas, 
de um sujeito «pensado como o produto objetivo dos sistemas de saber e poder, 
o correlato alienado» de tais dispositivos, para uma outra perspectiva, a de um 
sujeito «não mais constituído, mas constituindo-se através de práticas regradas»56. 
Mas também se poderia articulá-los no sentido de uma relação complementar, 
uma vez que estamos no plano de uma mesma descontinuidade, vista a partir de 
dois enfoques diversos: trata-se da exclusão da loucura pelo sujeito que duvida, mas 
também da exclusão das exigências transformadoras do sujeito pela verdade em 
favor do método puro. Assim, a produção, pelo próprio sujeito, de um discurso de 
verdade sobre si mesmo representa a um só tempo uma modalidade de constituição 
etopoética, mas também uma das formas principais de obediência, quer dizer, 
uma modalidade de sujeição (a depender do tipo de relação estabelecida).

Mas a leitura genealógica do cartesianismo por Foucault é igualmente um 
diagnóstico de época (como convém, justamente, a uma filosofia do presente) e, 
nesse sentido, quiçá nos proporcione uma lição ainda mais decisiva, concernente a 
uma apreensão crítica da modernidade a partir do âmbito mais geral das relações 
do pensamento com a verdade de si do sujeito e com sua experiência do mundo 
tal como nosso presente permite entrevê-lo. Lição ainda mais decisiva porque 
nos permitiria, com efeito, uma adequada delimitação do problema moderno 
das relações do sujeito com a verdade segundo dois encaminhamentos. Em 
primeiro lugar, um encaminhamento cuja tarefa é negativa: é preciso evitar a 
posição ingênua que consistiria simplesmente em querer superar o cartesianismo 
(ou a modernidade) em nome de uma reatualização de nossa relação espiritual 
«originária» com a verdade, como se se tratasse de promover, contra as Meditações, 
o retorno a um fundamento que seria necessário redescobrir. Ora, nada mais 

56 GROS, Frédéric. «Situação do curso». In FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Martins Fontes, São 
Paulo, 2004, 621.



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 199

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204

ISSN: 0719-7519

distante de Foucault do que a pretensão de retorno a um fundamento perdido. 
Não se trata, portanto, de ser contra ou a favor.

Em segundo lugar, e em consequência, Descartes (ou o cartesianismo) não é 
uma figura a ser «superada», mas sim compreendida em termos do acontecimento 
que seu pensamento representa: se aceitarmos a tese foucaultiana de que o 
cartesianismo marca o advento do classicismo em ao menos dois sentidos – seja 
na instauração da ratio clássica pela exclusão de seu outro, seja na passagem da 
meditação ao método para a instauração da subjetividade do sujeito da ciência 
–, é na reinscrição incessante deste mesmo acontecimento nas filosofias pós-
cartesianas que se pode encontrar o efetivo desafio de nossa modernidade. Daí 
que já a segunda hora da primeira aula de A hermenêutica do sujeito seja pontuada 
por certas indicações concernentes aos múltiplos tensionamentos históricos entre 
as tentativas filosóficas de retomada da espiritualidade no século XIX, no sentido 
mesmo da temática de uma transformação do ser do sujeito em seu contato com 
o mundo, e o problema do percurso e do método para o acesso a uma verdade 
herdados do cartesianismo: 

podemos considerar [...] toda a história da filosofia do século XIX 
como uma espécie de pressão pela qual se tentou repensar as 
estruturas da espiritualidade no interior de uma filosofia que, desde 
o cartesianismo, ou em todo caso, desde a filosofia do século XVII, se 
buscava desprender destas mesmas estruturas57. 

Dessa perspectiva, as filosofias do século XIX poderiam ser lidas a partir do que 
teria sido uma retomada, contra os «filósofos clássicos» («Descartes, Leibniz, etc.»), 
da «velha questão da espiritualidade e que reencontra, sem dizê-lo, o cuidado com 
o cuidado de si»58.

É certo que Foucault apresenta o tema ao modo de um esboço – e como 
poderia ser diferente? –, mas ainda assim suas indicações são suficientes para que 
não se tome a cisão cartesiana como um corte definitivamente realizado e sem 
tensionamentos (em última instância, não há realizações definitivas em uma história 
de tipo foucaultiana), que teria posto fim ao problema da espiritualidade, cuja 
substância esperaria enfim por ser redescoberta (do mesmo modo que em História 
da loucura a experiência clássica e moderna da loucura não é considerada como uma 
«figura total», quer dizer, uma realização definitiva da história do racionalismo59). 
57 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 38.
58 «Retomemos toda a filosofia do século XIX – enfim, quase toda: Hegel certamente, Schelling, Shopenhauer, 
Nietzsche, o Husserl da Krisis, também Heidegger – e veremos precisamente que, seja desqualificado, desvalorizado, 
considerado criticamente, seja, ao contrário, exaltado como em Hegel, de todo modo porém, o conhecimento, o 
ato de conhecimento permanece ainda ligado às exigências da espiritualidade. [...] Donde a situação de hostilidade, 
profunda aliás, entre todos os filósofos [de] tipo ‘clássico’ – Descartes, Leibniz, etc., todos aqueles que reivindicam 
aquela tradição – e esta filosofia do século XIX que, com efeito, é uma filosofia que coloca, implicitamente ao menos, 
a velha questão da espiritualidade e que reencontra, sem dizê-lo, o cuidado com o cuidado de si» (FOUCAULT, 
Michel. A hermenêutica do sujeito, 38-39).
59 Como Foucault não deixará de assinalar, no interior mesmo da experiência clássica vigoram, nos interstícios da 
linguagem do racionalismo, as manifestações de uma experiência trágica irredutível à captura da loucura pela razão na 
idade clássica: «É por isso que a experiência clássica, e através dela a experiência moderna da loucura, não pode ser 



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»200

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519

Ao contrário, como temos insistido, trata-se de compreender o cartesianismo 
precisamente como um paradigma: em sua condição paradigmática, o cartesianismo 
(sem que isso signifique o indivíduo Descartes) se reinscreve de alguma forma como 
lugar de uma permanente superfície de contato, de fricção, de articulações entre duas 
exigências doravante postas em constante tensionamento em favor da prevalência 
do conhecimento de si. Se Ítalo Calvino definira um clássico como um «livro que 
nunca terminou de dizer aquilo que tinha para dizer»60, pode-se talvez considerar 
que o aspecto clássico das Meditações cartesianas é, em certo sentido, inesgotável: 
as Meditações se dizem novamente, como lugar de um embaraço, a cada vez que 
nossa contemporaneidade se vê diante da tarefa de preencher a distância entre a 
experiência objetiva e a experiência ética do mundo, reencetando a necessidade de 
pensar a articulação entre ambos, a título de tarefa, a partir de uma problemática que 
jamais se colocara para a cultura filosófica greco-romana ou mesmo na antiguidade 
tardia, tomadas aqui em sua acepção bastante geral61.

Compreende-se então que a última aula de A hermenêutica do sujeito, em seus 
momentos conclusivos, diga respeito justamente a uma retomada do contraste entre 
as duas modalidades subjetivas referidas ao mundo, a pré-moderna e a moderna, para 
então reanimar a crítica heideggeriana da técnica (sem que Foucault precise explicitá-
la), aplicando-a não mais ao problema de uma história do ser, mas sim ao horizonte 
histórico de constituição da subjetividade moderna em sua relação com a objetividade 
do mundo: «a forma de objetividade própria ao pensamento ocidental constituiu-se 
quando, no declínio do pensamento, o mundo foi considerado e manipulado por uma 
tékhne»62. Ora, estamos no centro dos problemas postos pela objetivação propriamente 
moderna, ou «científica», do mundo desencantado: se para a antiguidade o «real» 
fora pensado como «lugar de experiência de si e ocasião de prova de si», o nosso 
horizonte histórico de constituição subjetiva, ao contrário, é aquele de um mundo que 
«cessou de ser pensado para tornar-se conhecido, medido, dominado, graças a alguns 
instrumentos e objetivos que caracterizavam a tékhne, ou as diferentes técnicas»63. 
considerada como uma figura total, que finalmente chegaria, por esse caminho, à sua verdade positiva; é uma figura 
fragmentária que, de modo abusivo, se apresenta como exaustiva; é um conjunto desequilibrado por tudo aquilo 
de que carece, isto é, por tudo aquilo que o oculta. Sob a consciência crítica da loucura e suas formas filosóficas 
ou científicas, morais ou médicas, uma abafada consciência trágica não deixou de ficar em vigília» (FOUCAULT, 
Michel. História da loucura na idade clássica, 34). Para Foucault, as figuras exemplares desta «consciência trágica» da 
loucura, subsistente na modernidade, serão Nietzsche, Van Gogh, Artaud e até mesmo Freud (FOUCAULT, Michel. 
História da loucura na idade clássica, 34-35).
60 CALVINO, Italo. Por que ler os clássicos. Companhia das Letras, São Paulo, 1993, 11.
61 GUENANCIA, Pierre. «Foucault/Descartes: la question de la subjectivité». Archives de philosophie, vol. 65, n° 2, 
2002, 240. As duas grandes exceções na relação da cultura filosófica da antiguidade com o conhecimento e o cuidado 
de si são, como Foucault o notara em A hermenêutica do sujeito, Aristóteles e o gnosticismo. No caso do primeiro, 
é preciso considerar, «como sabemos todos, [que] Aristóteles não é o ápice da Antiguidade, mas sua exceção» 
(FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 22). Já no caso do movimento gnóstico, corrente rejeitada a 
um só tempo pelos chamados Padres da Igreja e pelo platonismo, sua marca distintiva é a de sobrecarregar o «ato de 
conhecimento com todas as condições, toda a estrutura de um ato espiritual», transportando para o próprio «ato de 
conhecimento as condições, formas e efeitos da experiência espiritual» (FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do 
sujeito, 21).
62 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 590.
63 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 590 (grifo nosso).



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 201

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204

ISSN: 0719-7519

Daqui o desafio final lançado por Foucault nas palavras conclusivas de A 
hermenêutica do sujeito, conduzindo-nos ao mesmo tempo ao problema especificamente 
contemporâneo de um mundo reduzido à dimensão instrumental da ciência moderna, 
da técnica e do domínio da natureza, mas igualmente aos seus efeitos objetivadores 
sobre o sujeito veridiccional, o que pressupõe, ainda, o lugar central da fenomenologia 
hegeliana como «ápice» do impasse de nossa cultura filosófica:

De que modo o mundo, que se oferece como objeto de conhecimento 
pelo domínio da tékhne, pode ser ao mesmo tempo o lugar em que 
se manifesta e em que se experimenta o «eu» como sujeito ético da 
verdade? E se é este o problema da filosofia ocidental – de que modo 
o mundo pode ser objeto de conhecimento e ao mesmo tempo lugar 
de prova para o sujeito; de que modo pode haver um sujeito de 
conhecimento, que se oferece o mundo como objeto através de uma 
tékhne, e um sujeito de experiência de si, que se oferece este mesmo 
mundo, mas na forma, radicalmente diferente, de lugar de prova? –, se 
é este o desafio da filosofia ocidental, compreendemos então por que a 
Fenomenologia do espírito é o ápice desta filosofia64.

Portanto, não é ao acaso que a questão derradeira de A hermenêutica do sujeito venha 
a referir-se à dupla temática da crítica da técnica e das possibilidades de realização 
de um trabalho de si sobre si no horizonte contemporâneo de um «mundo 
administrado»: de que maneira o mundo e o próprio eu, agora reduzidos a objetos 
do domínio da técnica (no sentido da ciência e da política modernas), podem 
ainda se apresentar, na modernidade, como lugar em que se realizaria uma efetiva 
experiência de si do sujeito? Ou então, para soar ainda mais contemporâneo: no 
mundo do controle algorítmico, como reinventar processos de desidentificação do 
sujeito face à objetividade técnica produzida pelo saber e pelo poder das modernas 
engenharias políticas de governo e controle social?  Uma frase não pronunciada 
por Foucault, mas recolhida em nota na publicação do curso de 1982, nos fornece 
a dimensão do desafio:

[...] se a tarefa deixada pela Aufklärung (que a Fenomenologia conduz 
ao absoluto) consiste em interrogar sobre aquilo em que se assenta 
nosso sistema de saber objetivo, ela consiste também em interrogar 
aquilo em que se assenta a modalidade da experiência de si65.

E bem sabemos o quanto o tema da Aufklärung kantiana ganhará progressivo 
destaque nos anos seguintes das investigações foucaultianas66.

64 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 591.
65 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 591.
66 No ano letivo imediatamente posterior ao curso A hermenêutica do sujeito, em 1982-1983, Foucault iniciará suas 
lições justamente pela evocação do tema da Aufklärung kantiana, demarcando em Kant o lugar de fundação de «duas 
grandes tradições críticas entre as quais se dividiu a filosofia moderna»: de uma parte, seguindo-se ao projeto das 
Críticas kantianas, teríamos o advento de uma «analítica da verdade», tradição formada a partir da questão referente 
às condições de possibilidade do conhecimento verdadeiro; de outra, agora tendo-se em vista os textos «menores» 



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»202

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519

A hermenêutica do sujeito é um conjunto de lições que remata na formulação dos 
impasses de nossa própria contemporaneidade, no sentido de perguntar-se acerca 
de nossa capacidade atual de constituição de formas de existência social e políticas 
refratárias ao domínio da técnica e do mundo administrado, possibilidade que 
demarca o efetivo desafio ético do nosso tempo. Algo que só pode ser feito, não 
pela atualização ingênua da antiguidade, mas a partir mesmo dos nossos regimes 
contemporâneos de identidade e diferença. Para tanto, a lição do cartesianismo, ao 
menos tal como Foucault a compreendera, nos é ainda crucial.

de Kant sobre a Aufklärung e a Revolução Francesa, teríamos a instauração de uma outra tradição crítica, não mais 
indexada ao tema do conhecimento verdadeiro, mas sim ao problema das condições que constituem o «campo 
atual das experiências possíveis», no sentido de uma «ontologia do presente» ou uma «ontologia da atualidade» 
(FOUCAULT, Michel. O governo de si e dos outros. Martins Fontes, São Paulo, 2010, 21).



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 203

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204

ISSN: 0719-7519

Bibliografia

AGAMBEN, Giorgio. Signatura rerum: sobre el método. Trad. Flavia Costa; 
Mercedes Ruvituso. Anagrama, Barcelona, 2010.

CALVINO, Italo. Por que ler os clássicos. Trad. Nilson Molin. Companhia das 
Letras, São Paulo, 1993.

CREMONESI, L. et al. «Introducción». In FOUCAULT, Michel. El origen de la 
hermenéutica de sí: Conferencias de Dartmouth, 1980. Trad. Horacio 
Pons. Siglo Veintiuno, Buenos Aires, 2016.

DERRIDA, Jacques. L’écriture et la différence. Editions du Seuil, Paris, 1967.

DESCARTES, René. Meditationes de Prima Philosophia. Vrin, Paris, 1970.

FOUCAULT, Michel. História da loucura na idade clássica. Trad. José Teixeira 
Coelho Netto. Perspectiva, São Paulo, 1978.

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências 
humanas. Trad. Salma Tannus Muchail. Martins Fontes, São Paulo, 
1999 (8ª edición).

FOUCAULT, Michel. «Préface». In Dits et écrits I: 1954-1975. Quarto Gallimard, 
Paris, 2001a.

FOUCAULT, Michel. «Mon corps, ce papier, ce feu». In Dits et écrits I: 1954-
1975. Quarto Gallimard, Paris, 2001b.

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Trad. Márcio Alves da Fonseca 
e Salma Thanus Muchail. Martins Fontes, São Paulo, 2004.

FOUCAULT, Michel. O governo de si e dos outros. Trad. Eduardo Brandão. 
Martins Fontes, São Paulo, 2010.

FOUCAULT, Michel. El origen de la hermenéutica de sí: Conferencias de 
Dartmouth, 1980. Trad. Horacio Pons. Siglo Veintiuno, Buenos 
Aires, 2016a.

FOUCAULT, Michel. Subjetividade e verdade. Trad. Rosemary Costhek Abílio 
Martins Fontes, São Paulo, 2016b.

GROS, Frédéric. «Situação do curso». In FOUCAULT, Michel. A hermenêutica 
do sujeito. Trad. Márcio Alves da Fonseca e Salma Thanus Muchail. 
Martins Fontes, São Paulo, 2004.

GUENANCIA, Pierre. «Foucault/Descartes: la question de la subjectivité». Archives 
de philosophie, vol. 65, n° 2, 2002, 239-254. [Disponível em https://
www.cairn.info/revue-archives-de-philosophie-2002-2-page-239.htm]



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»204

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519

LE BLANC, Guilhaume; TERREL, J. «Foucault au Collège de France: un 
itinéraire». En: 

LE BLANC, Guilhaume.; TERREL, J. (org.). Foucault au Collège de France: un 
itinéraire. Presses Universitaires de Bordeaux, Bordeaux, 2003.

VEYNE, Paul. Foucault, sa pensée, sa personne. Albin Michel, Paris, 2010.

YAZBEK, André Constantino. «O louco e o sonhador: Jacques Derrida leitor de 
História da loucura, de Michel Foucault (notas sobre uma polêmica)». 
Revista Trágica, v. 9 nº 2, 2016, 21-40. [Disponível em https://revistas.
ufrj.br/index.php/tragica/article/view/26770/14648]


