Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos

Numero 19, diciembre 2025, 183-204

ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18075974

[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?
As figuras do cartesianismo em Histéria da

loucura e em A hermenéutica do sujeito

What does Descartes have to say about Foucault?The figures of cartesianism
in History of madness and The hermeneutics of the subject

André Constantino Yazbek

Resumo: Este artigo tem por objetivo
explorar as proximidades e distincias
entre Histéria da loucura (1961) e A
hermenéutica do sujeiro (1982), obras que
perfazem mais de vinte anos das pesquisas
foucaultianas, a partir da maneira como
Foucault lida com as figuras de «Descartes»
e do «cartesianismo» nesses dois momentos
cruciais de sua trajetéria. Neste sentido,
pretendemos perseguir a hipdtese segundo
a qual o «cartesianismo» cumpriria, em
Foucault, a fun¢io de um objeto discursivo
cujo manejo permitiria a demarcacio de
pontos de virada naquilo que se poderia
chamar de uma histéria das relagoes do
sujeito com a verdade.

Palavras-chave: Michel Foucault; René
Descartes; cartesianismo; sujeito; verdade.

Universidade Federal Fluminense (UFF), Brasil

andre_yazbek@hotmail.com

Abstract: This article aims to explore the
proximities and distances between History
of Madness (1961) and The Hermeneutics
of the Subject (1982), works that span
more than twenty years of Foucaults
research, focusing on how Foucault
engages with the figures of «Descartes»
and «Cartesianism» at these two crucial
moments of his intellectual trajectory.
In this regard, we seek to develop the
hypothesis that «Cartesianism» = serves,
in Foucaults work, as a discursive object
whose treatment allows for the delineation
of turning points in what might be called
a history of the subject’s relationship with
truth.

Keywords: Michel Foucault; René
Descartes; cartesianism; subject; truth.

Fecha de recepcién: 31/07/2025. Fecha de aceptacién: 12/11/2025.

Apresentado no Simpésio Nacional 40 anos de A hermenéutica do sujeito, de Michel Foucault, de 20 a 24 de Junho
de 2022. O Simpésio foi organizado por Tereza C Calomeni, professora do Programa de Pés-Graduagio em Filosofia
e do Departamento de Filosofia da Universidade Federal Fluminense (UFF).

André Constantino Yazbek (brasileiro) ¢ Doutor em Filosofia pela Pontificia Universidade Catélica de Sao Paulo
(PUC-SP), com estdgio de doutorado na Ecole Normale Supérieure de Paris, e de pés-doutorado em Filosofia pela
Ecole Normale Supérieure de Lyon. Além de diversos artigos publicados em revistas especializadas, ¢ autor dos livros
Itinerdrios cruzados: os caminhos da contemporaneidade filoséfica francesa nas obras de Jean-Paul Sartre e Michel
Foucault e 10 Ligoes sobre Foucault. E professor do Departamento de Filosofia e do Programa de Pés-Graduagio em
Filosofia da Universidade Federal Fluminense.



184 YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»

Histéria da loucura e A hermenéutica do sujeito sio duas produgoes centrais
do trabalho intelectual de Michel Foucault e, certamente, constituem dois
momentos-chave em sua trajetéria. Como se sabe, Histdria da loucura, tese
doutoral defendida em 1961, representa o primeiro produto do deslocamento
operado por Foucault em relacio a epistemologia e suas derivas fenomenoldgicas,
dando azo a uma histdria dos saberes que niao apenas neutralizard a pergunta
pela cientificidade das ciéncias como, em consequéncia, avangard em direcio
a uma «critica da razdo» (ou do «pensamento») despida de suas pretensdes
transcendentais (posicio que poderia caracterizar a diversidade do percurso
foucaultiano?). A hermenéutica do sujeito, por seu turno, curso pronunciado no
Collége de France em 1982, constitui a mais ambiciosa exploracio foucaultiana
do tema das tecnologias de si na antiguidade greco-romana, marcando em
definitivo seu interesse pelo eixo temdtico das préticas de si e a consolidacio do
desdobramento da nogio de governo em dire¢io 4 temdtica do governo de si e
dos outros. Dai que se possa atribuir ao curso de 1982 o lugar de peca-chave,
ou de «point d’orgue»?, na passagem (mas nao substitui¢io) da genealogia do
poder dos anos 1970 para a genealogia do sujeito ou das formas de subjetivacio
caracteristica dos anos 1980.

Da diversidade de enfoques possiveis para tracar as proximidades e distAncias,
continuidades e rupturas entre Histdria da loucura e A hermenéutica do sujeito —
obras que perfazem mais de vinte anos das pesquisas foucaultianas —, optamos
aqui por uma perspectiva inusual, centrada na maneira como Foucault lida com
as figuras do cartesianismo (mais de uma, portanto) e de Descartes nestes dois
momentos cruciais de sua trajetéria. Neste sentido, nossa aposta fundamental é a
de que, apesar de seu cardter fragmentdrio e ambivalente, o manejo das figuras do
cartesianismo cumpre um papel central no pensamento foucaultiano. Digamos
que Descartes e o cartesianismo constituem, para Foucault, uma espécie de
objeto discursivo cujo manejo permite a abertura para campos de experiéncia e
problematizagio histérico-filoséfica em dois sentidos: a) no sentido de servirem
a economia interna do préprio pensamento foucaultiano, quer dizer, por meio
deles Foucault se desloca em seu préprio campo; b) mas também no sentido de
constitufrem «testemunhos» exemplares, ou paradigmdticos, de momentos de
descontinuidade na sucessdo das prdticas discursivas do saber, dos dispositivos de
poder e das prdticas de governo. Assim, em momentos cruciais de sua trajetéria, o

1 «No ano da sua morte, Foucault definia seus livros como ‘uma histéria critica do pensamento’; histéria porque
nio procede de modo philosophico: ‘uma busca empirica, um ligeiro trabalho de histéria” que se atribui ‘o direito de
contestar a dimensio transcendental’». VEYNE, Paul. Foucault, sa pensée, sa personne. Albin Michel, Paris, 2010,
64.

2 LE BLANC, Guilhaume; TERREL, Jean. «Foucault au Collége de France: un itinéraire». In LE BLANC,
Guilhaume; TERREL, Jean (orgs.). Foucault au Collége de France: un itinéraire. Presses Universitaires de Bordeaux,
Bordeaux, 2003, 16.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Numero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 185

cartesianismo serve a Foucault como solo de demarcagao que lhe permite divisar
pontos de virada naquilo que se poderia chamar de uma histéria das relagoes do
sujeito com a verdade.

No caso das duas obras em foco, comecemos por situar a questio nos seguintes
termos: em Histdria da loucura, como se sabe, Descartes ocupa um papel de
divisor de 4guas na demarcacio da cisio origindria entre razio e desrazio no curso
de nossa experiéncia histérica no trato com a loucura, inaugurando a chamada
Idade Cléssica a partir da «invengao» de uma ratio que terd por correlato prético a
generalizacio do internamento para fins de controle social’; j4 em A hermenéutica
do sujeito, a minuciosa exploracio das relagdes entre o dizer-verdadeiro e as préticas
de si estabelecerd em Descartes o lugar de um relativo esgotamento das exigéncias
de conversio espiritual do sujeito para o acesso a verdade — desde entio, o que
«permite aceder ao verdadeiro é o préprio conhecimento e somente ele»’. Em
ambos os casos, estamos diante do problema das condicoes de acesso do sujeito
a verdade, mas também o dos agenciamentos praticos de controle social e/ou
de formagao de si do sujeito segundo enquadramentos arqueogenealdgicos que
delimitam o advento do classicismo e da modernidade. Nestes termos, o interesse
principal de Foucault por Descartes recai quase sempre sobre as Meditacoes sobre a
Filosofia Primeira (1641) — texto que opera uma fungio paradigmdtica na estratégia
argumentativa foucaultiana.’

Na condigio de figura paradigmadtica, as Meditacoes desempenham um papel
decisivo em determinados contextos da andlise foucaultiana, cuja perspectiva se
distingue, entre outras caracteristicas, precisamente por nio atribuir qualquer
privilégio a «filosofia» como forma superior ou fundamental de saber. ¢ Esse
enfoque implica que a fun¢io paradigmdtica do cartesianismo no pensamento
de Foucault, assim como ocorre com outros filésofos e temas mobilizados em
sua obra, deve ser entendida de maneira bastante peculiar: como espagos de
demarcacio arqueogenealdgica, histérica e politicamente situados, mobilizados
em favor de uma andlise das relagdes entre o sujeito e a verdade que prescinde da
pressuposicio de qualquer transcendéncia fundadora.

3 FOUCAULT, Michel. Histéria da loucura na idade cldssica. Perspectiva, Sao Paulo, 1978, 52-55.

4 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito. Trad. Salma Tannus Muchail ¢ Mdrcio Alves da Fonseca.
Martins Fontes, Sao Paulo, 2004, 22.

5 Faremos uso da nogao de paradigma no mesmo sentido que Giorgio Agamben o compreende ao atribui-lo
justamente a Foucault: paradigma «¢ um objeto singular que, valendo para todos os outros da mesma classe, define
a inteligibilidade do conjunto do qual faz parte e, a0 mesmo tempo, o constitui» (AGAMBEN, Giorgio. Signatura
rerum: sobre el método. Anagrama, Barcelona, 2010, 22). Ou ainda: «paradigma é um caso singular que ¢ isolado
do contexto qual faz parte apenas na medida em que, exibindo sua prépria singularidade, torna inteligivel um novo
conjunto cuja homogeneidade ele mesmo deve constituir» (AGAMBEN, Giorgio Signatura rerum, 23).

6 Assim, tanto em Histdria da loucura quanto em obras subsequentes, Foucault se servird de um material discursivo
bastante heterdclito (literatura, representagoes pictéricas, cédigos legais, normas institucionais, planos arquitetonicos
etc.) sem conceder nenhum privilégio sistemdtico ao registro propriamente «filoséfico» do discurso. Dai que se
possa dizer que a «filosofia», como todo e qualquer discurso, ndo estd alheia s préticas discursivas e extradiscursivas
historicamente enformadas pelos complexos de saber-poder que vigem em nossa cultura e tradigio de pensamento.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Numero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



186 YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»

II.

Iniciemos por uma breve referéncia & memordvel controvérsia aberta por Jacques
Derrida a proposito do estatuto reservado ao cogito cartesiano e ao cartesianismo
em Histdria da loucura. Como se sabe, em conferéncia pronunciada no Collége
Philosophique em 1963, posteriormente publicada na Revue de Métaphysique et de
Morale e republicada em Lécriture et la différence, Derrida pretende que o «sentido
de todo o projeto de Foucault» em sua tese doutoral possa «se concentrar» nas
«poucas péginas alusivas» a Descartes e ao cogito cartesiano’. Assim, da perspectiva
do filésofo argelino, a peculiar leitura do cogito que nos é proposta por Foucault
em Histdria da loucura implica a «totalidade» da obra, «o sentido de sua intencio
e as condigoes de sua possibilidade»®. A partir deste ponto, revisitando o Descartes
das Meditagoes em uma leitura que pretende contrapor-se & perspectiva de Histdria
da loucura, Derrida sustentard uma admoestagio destinada a lembrar o aspecto
aparentemente paradoxal da tese doutoral foucaultiana, cuja empreitada consistiria
em enunciar, com a sintaxe da razio — Unica possivel para uma «histéria» —, uma
posic¢io pretensamente exterior & propria linguagem da razao’.
Independentemente da polémica que se seguird, e mesmo da maior ou menor
adequacio da leitura critica de Histdria da loucura realizada por Derrida, ocorre que
o filésofo argelino colocard em relevo justamente a centralidade do cartesianismo
para o desenvolvimento do argumento da tese doutoral foucaultiana.!® Ora, em
sua pretensao a realizagio de uma «arqueologia do siléncio» imposta 4 loucura pela
razao'!, Foucault mobilizard justamente Descartes, e a primeira de suas Meditagies
metafisicas, como marco para a demarcacio da passagem do Renascimento & Idade
Cldssica. Neste sentido, o percurso da divida cartesiana, lido por Foucault em
chave opositiva a0 Montaigne dos Ensaios (para o qual nenhuma razio poderia nos
fazer «juizes da loucura»), funda discursivamente a experiéncia histérica cldssica de
uma relagio excludente com o desatino e de captura da loucura pela razio'%. Ao
plano discursivo-filoséfico do cartesianismo corresponderd, por sua vez, no campo
das prdticas sociais, o episédio histdrico da criagio das casas de internamento
vivenciado pela Europa dos séculos XVII/XVIILY Portanto, entre Montaigne e
Descartes, entre os Ensaios e as Meditagies, o Renascimento e a Idade Cldssica

7 DERRIDA, Jacques. Lécriture et la différence. Editions du Seuil, Paris, 1967, 52.

8 DERRIDA, Jacques. Lécriture et la différence, 52-53.

9 DERRIDA, Jacques. Lécriture et la différence, 57.

10 Dados os limites deste trabalho, ndo exploraremos a polémica entre Derrida e Foucault a nao ser para melhor
precisar o uso paradigmdtico de Descartes em Histdria da loucura. Ao leitor interessado, cf. YAZBEK, André
Constantino. «O louco e o sonhador: Jacques Derrida leitor de Histéria da loucura, de Michel Foucault (notas sobre
uma polémica)». Revista Trdgica, v. 9 n° 2, 2016, 21-40.

11 FOUCAULT, Michel. «Préface». In Dits et écrits I: 1954-1975. Quarto Gallimard, Paris, 2001a, 188.

12 FOUCAULT, Michel. Histéria da loucura na idade cldssica, 52-54.

13 «E sabido que o século XVII criou vastas casas de internamento; nao é muito sabido que mais de um habitante
em cada cem da cidade de Paris viu-se fechado numa delas, por alguns meses» (FOUCAULT, Michel. Histéria da
loucura na idade cldssica, 55).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 187

(inaugurada pelo racionalismo cartesiano), «algo se passou», «algo que diz respeito
a0 advento de uma ratio» que reduz sua alteridade ao siléncio: «Traca-se uma linha
diviséria que logo tornard impossivel a experiéncia, tdo familiar & Renascenga, de
uma Razio irrazodvel, de um razodvel Desatino»'“. Nestes termos, o cartesianismo
representa o acontecimento arqueolégico que delimita o ponto de viragem a partir
do qual a «oucura foi colocada fora do dominio no qual o sujeito detém seus
direitos a verdade»?®.

Em Histéria da loucura, o aspecto central da leitura de Descartes por
Foucault diz respeito, como jd aludimos, & sua peculiar interpretagio da primeira
das Meditagies cartesianas, que consiste em apontar para um «desequilibrio
fundamental» (ou seja, inerente 3 «economia da ddvida» cartesiana) entre o
tratamento conferido & loucura, de uma parte, ¢ o tratamento dado ao sonho
e ao erro dos sentidos, de outra'®. De maneira esquemdtica, o ponto-chave do
argumento foucaultiano ¢ o seguinte: «Descartes nio evita o perigo da loucura
do mesmo modo que contorna a eventualidade do sonho ou do erro», e ¢ essa
dissimetria que constituird, para a experiéncia discursiva, um ambito andlogo ao
das prdticas sociais do internamento. Ora, ao passo que em Descartes, como se
sabe, a ilusdo dos sentidos e do sonho tem como sua condicio de possibilidade
um residuo de verdade — uma vez que os primeiros «ndo podem alterar senio as
‘coisas muito pouco sensiveis e bastantes distantes» e o segundo, por seu turno,
por mais fantasioso que seja, «nio pode nem criar nem compor essas coisas ‘mais
simples e mais universais’ cuja combinagio torna possivel as imagens fantdsticas»
(a propria extensio das figuras das quais o sonho se serve, por exemplo) —, com a
loucura o tratamento dispensado é outro, de natureza bastante diversa. Segundo
Foucault, «Nao é a permanéncia de uma verdade que garante o pensamento contra
aloucura» em Descartes, mas sim uma impossibilidade de ser louco que é «essencial
ndo ao objero do pensamento, mas ao sujeito que pensa»'®.

Assim sendo, na ordem das razoes cartesianas é perfeitamente possivel supor
que se sonha e identificar-se com o sujeito sonhador, mas nio se pode supor que se ¢
louco, uma vez que a «loucura é condigio de impossibilidade do pensamento»'®. E

14 FOUCAULT, Michel. Histéria da loucura na idade cldssica, 54.

15 FOUCAULT, Michel. Histéria da loucura na idade cldssica, 54.

16 FOUCAULT, Michel. Histéria da loucura na idade cldssica, 53.

17 FOUCAULT, Michel. Histéria da loucura na idade cléssica, 52.

18 FOUCAULT, Michel. Histéria da loucura na idade cldssica, 52-53 (grifo nosso). Foucault tem em vista, como
se sabe, a seguinte passagem da primeira das Meditagies cartesianas, aqui reproduzida em sua versdo francesa: «Et
comment est-ce que je pourrais nier que ces mains et ce corps-ci soient a moi? si ce n'est peut-étre que je me compare
A ces insensés, de qui le cerveau est tellement troublé et offusqué par les noires vapeurs de la bile, qu'ils assurent
constamment qu'ils sont des rois, lorsqu’ils sont tres pauvres; qu'ils sont vétus d’or et de pourpre, lorsqu’ils sont tout
nus; ou s’imaginent étre des cruches, ou avoir un corps de verre. Mais quoi ce sont des fous, et je ne serais pas moins
extravagant, si je me réglais sur leurs exemples» (DESCARTES, René. Meditationes de Prima Philosophia. Vrin, Paris,
1970, 19-20).

19 FOUCAULT, Michel. Histéria da loucura na idade cldssica, 53. Para fins de registro, vale anotar brevemente que
o cerne do argumento de Derrida contra a interpretacio foucaultiana do Descartes das Meditagies vai no sentido de
demonstrar que o elemento préprio do cogito cartesiano, ao contrdrio do que Foucault afirmara, consiste justamente

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Numero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



188 YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»

nesses termos que a leitura da primeira Meditagdo cartesiana permitird, no dmbito
de Histéria da loucura, o estabelecimento de uma homologia estrutural entre o
percurso da ddvida em Descartes, em sua relagio excludente com o desatino, ¢ o
fen6meno europeu da reclusdo: entre o elemento discursivo ¢ o extradiscursivo,
testemunhamos um gesto de for¢a de mesma natureza, cuja combinagio e o
reforco reciproco conferem 2 experiéncia cldssica no trato com a loucura sua marca
distintiva, a saber, a de ser um momento de exclusio segregacional constitutiva.
Com a emergéncia da 7atio moderna, portanto, a «loucura estd exilada»: «Se o
homem pode sempre ser louco, o pensamento, como exercicio de soberania de um
sujeito que se atribui o dever de perceber o verdadeiro, nio pode ser insensato»?’.
Temos aqui uma primeira figura do cartesianismo em Foucault: em Histdria da
loucura, Descartes funda o paradigma da razio ocidental cldssica egressa dos séculos
XVII/XVIIL, razdo instituida pelo gesto de captura que silencia e «empurra para o
esquecimento todas essas palavras imperfeitas, sem sintaxe fixa, um pouco gaguejante,
em que se deu a troca da loucura e da razio» ao longo da experiéncia pré-cléssica?!,
instaurando o espago de uma cisio origindria entre razio e desrazdo. Ademais,
notemos ainda que a tese doutoral de Foucault jé expressava a vocagao de seu método
para reenviar a andlise discursiva as prdticas sociais e institucionais de sua realizacio,
elemento que, como se sabe, serd intensamente explorado em sua genealogia.

II1.

Observemos que esta presenca do cartesianismo em Histdria da loucura confere
3 obra um subtexto mais vasto, cujos desdobramentos serdo decisivos para os
desenvolvimentos ulteriores das pesquisas foucaultianas: jd na tese doutoral de
1961, nao se trata «apenas» de uma arqueologia dos discursos e das prdticas que
encerram a loucura como «desrazio» e preparam sua objetivacio propriamente
médica, no século XIX, sob a forma da doenga mental, mas também e sobretudo
de uma critica histdrica e filoséfica deste «sujeito» que, segundo as determinagoes
do racionalismo seiscentista, ¢ constituido no plano da metafisica cartesiana a
partir de uma determinada exigéncia de seu acesso & verdade. Uma critica da
razdo, se quisermos: retenhamos o sentido préprio da critica foucaultiana como
sendo andlogo ao da critica kantiana, mas agora despida de toda ancoragem
transcendental, ¢ podemos compreender que se trata aqui, para a arqueologia da
loucura, de uma delimitacio (histérica) dos limites e dos dominios nos quais se
exerce a razio cldssica, em sua pretensio normativa, quando confrontada com
o fundo reiterado de uma «recusa origindria». Assim, como dird Foucault em
seu prefdcio & primeira edicio de Histdria da loucura, «origindria é a cesura que

em assumir o risco uma «loucura total», e isso por meio da célebre hipétese cartesiana do Génio Maligno.
20 FOUCAULT, Michel. Histéria da loucura na idade cldssica, 54.
21 FOUCAULT, Michel. «Préface», 188.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Numero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 189

estabelece a distAncia entre razio e nao razio»”, conformando um sujeito para o
qual o acesso racionalista & verdade exige a exclusdo de seu outro, a nao-razio. Por
este motivo, na tese doutoral foucaultiana a formagao do sujeito cartesiano ocupa
o lugar de uma inflexao inaugural para a Idade Cldssica.

Mas em sua resposta a Derrida, que vird a lume apenas em 1972, Foucault
nos deixa entrever ainda uma outra dimensio do cartesianismo em sua obra, mais
préxima daquela que encontraremos em A hermenéutica do sujeito™. Foucault
retorna ao texto das Meditagées munido de uma compreensio da «escrita» e da
«histéria» como pritica e como acontecimento, nogoes que haviam se tornado
centrais para os desenvolvimentos metodolégicos da genealogia que jd se anunciava
em A ordem do discurso (1970), sua aula inaugural no Collége de France, bem como
em seu unico artigo dedicado integralmente a genealogia nietzschiana, publicado
em 1971 sob o titulo de «Nietzsche, a genealogia e a histéria» (1971).

Neste sentido, caberia ter em vista a escrita (ou o texto) cartesiano como: 19)
uma prdtica, quer dizer, como um afo (ou uma série de atos) de enunciacio que
permite determinar nao apenas o sentido do enunciado, mas principalmente a
relagio entre o valor do enunciado e a posicio (sempre mével) dos sujeitos que
o enunciam ou que dele sdo objetos; 29) e igualmente como um acontecimento,
isto ¢, como a ocorréncia de um evento cuja singularidade marca a instauracio
de uma nova regularidade das préticas discursivas em uma histéria que se recusa
a ordenar-se pelos designios da Weltgeschichte hegeliana*. Desta perspectiva, nio
apenas se veem refor¢ados a singularidade e o valor paradigmdtico das Meditagies
de Descartes, obra que demarca um efetivo acontecimento na histéria das
relagoes do sujeito com a verdade, como também se pode delimitar, no 4mbito
de sua prética enunciativa, o duplo registro ao qual ela pertence: trata-se de um
texto a um sé tempo demonstrativo e meditativo, e sua natureza dupla deve nos
fornecer uma importante chave de leitura®. Ora, se a demonstracio nos remete
a um conjunto de enunciados articulados por certo nimero de regras formais
com relagio aos quais o sujeito permanece invaridvel, fixo, ndo implicado pelo
discurso, no caso da meditacdo, ao contrério, o exercicio da enunciacio implica
uma série de modificagbes no préprio sujeito enunciador, constituindo-se em
lugar de prova para o préprio sujeito. Em suma, a «<meditagio implica um sujeito
movel e modificdvel pelo préprio efeito dos acontecimentos discursivos que se
produzem»?®.

22 FOUCAULT, Michel. «Préface», 187.

23 Inicialmente, Foucault formulara sua resposta a Derrida em um texto enviado para publicacdo na revista japonesa
Paideia, justamente intitulado «Resposta a Derrida». Este mesmo texto serd reformulado para servir de apéndice a
segunda edicao de Histéria da loucura, publicada em 1972, e terd entio por titulo «Meu corpo, este papel, este fogo».
No contexto deste trabalho, faremos uso exclusivo dessa segunda versao, cf. FOUCAULT, Michel. «<Mon corps, ce
papier, ce feur. In Dits et écrits I: 1954-1975. Quarto Gallimard, Paris, 2001b, 1113-1136.

24 YAZBEK, André Constantino. «O louco e o sonhador: Jacques Derrida leitor de Histéria da loucura, de Michel
Foucault (notas sobre uma polémica)», 34-35.

25 FOUCAULT, Michel. <Mon corps, ce papier, ce feu», 1125.

26 FOUCAULT, Michel. <Mon corps, ce papier, ce feu», 1125.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Numero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



190 YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»

Neste momento, pode-se compreender o ponto chave desta espécie de releitura
do cartesianismo por Foucault em sua resposta tardia a Derrida: retomando a
dissimetria do tratamento conferido & loucura e ao sonho na primeira das
Meditagées de Descartes, Foucault relé o texto cartesiano considerando que se
trata, a0 mesmo tempo, de um conjunto de proposi¢des que «formam sistema»
(que cada leitor deve percorrer segundo seu encadeamento dedutivo) e um «lugar
de prova para o sujeito» (a ser enfrentado pelo leitor que queira constituir-se como
«sujeito enunciador»), sendo a passagem da loucura ao sonho justamente um
quiasma, quer dizer, um momento de cruzamento explicito das duas ordens de
praticas discursivas, a demonstrativa e a meditativa?’. Assim, estamos diante de uma
«meditagio demonstrativa» (os «enunciados, formalmente ligados, modificam o
sujeito na medida em que se desenvolvem»), mas ocorre que o recurso a loucura, a
despeito de sua eficdcia para colocar em divida o sistema de atualidades do sujeito
enunciador («que eu esteja aqui, sentado junto ao fogo, vestido com um chambre,
tendo este papel entre as maos e outras coisas desta natureza»), constitui um lugar
de prova que ameaca a dissolugio do préprio sujeito do racionalismo cartesiano?.
Quer dizer, se no erro dos sentidos e no sonho a meditacio demonstrativa pode
avancar, uma vez que nio se trata de uma «prova excessiva e impossivel» para um
sujeito que deve permanecer qualificado como «razodvel», no caso da loucura, o
préprio sujeito enunciador, em sua condicio de «sujeito razodvel» da enunciagao,
¢ irremediavelmente desqualificado, ¢ o que se constata ¢ que ela sequer pode
ser experienciada, mas deve, isto sim, ser rejeitada de imediato como um perigo
iminente: «A diferenca [do sonho] com a loucura ndo tem de ser experienciada:
ela é constatada. Basta os temas da extravagincia serem evocados [por Descartes]
que a distin¢do emerge, como um grito: sed amentes sunt istir®.

Assim sendo, em Foucault, a dissimetria com a qual Descartes lida com os temas
da loucura e do sonho em sua primeira meditacio ¢ a consequéncia de uma pratica
de pensamento que instaura o préprio sujeito do racionalismo ao fazer do discurso
um lugar de prova para um sujeito que, sendo meditativo, deve fazer a experiéncia
de si ao longo do discurso, mas que, por tratar igualmente de uma demonstracio,
deve manter-se qualificado para o exercicio da razio demonstrativa®*. Tomada a
questdo em seu aspecto mais geral, e passados nove anos da polémica aberta por
Derrida ao redor do estatuto do cogito ¢ das pretensdes afirmadas em Histdria
da loucura, o que estard aqui em jogo, com efeito, serd a prépria possibilidade,

27 FOUCAULT, Michel. <Mon corps, ce papier, ce feu», 1126.

28 FOUCAULT, Michel. «Mon corps, ce papier, ce feu», 1128-1129.

29 FOUCAULT, Michel. «<Mon corps, ce papier, ce feu», 1120. E mesmo a hipétese do Génio Maligno, que em
Derrida representard a possibilidade de uma «loucura total» (DERRIDA, Jacques. Lécriture et la différence, 81), diz
respeito, por maior que seja a sua radicalidade, a um «exercicio voluntirio, controlado, dominado e conduzido de
ponta a ponta por um sujeito meditativo que jamais se deixa surpreender» (FOUCAULT, M. «Mon corps, ce papier,
ce feur, 1133). Para a passagem de Descartes citada por Foucault em latim, cf. DESCARTES, René. Meditationes de
Prima Philosophia, 19.

30 YAZBEK, André Constantino. «O louco e o sonhador: Jacques Derrida leitor de Histéria da loucura, de Michel
Foucault (notas sobre uma polémica)», 36.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 191

metodologicamente orientada, de circunscrever historicamente os modos de
implicagio do sujeito 7o discurso, tendo agora por fio condutor os contextos
genealdgicos de sua inscri¢io em regimes de poder nos quais estdo fixadas as
identidades do sujeito enunciador razodvel em sua relagio com a verdade e o
discurso sobre si e sobre o mundo.

Por este motivo, Foucault ainda insistird no fato de que a prépria linguagem
utilizada por Descartes trai a existéncia de uma dupla interdi¢io, médica e juridica,
aplicada sobre a loucura: de uma parte, quando se trata de caracterizar o louco pela
«inverossimilhanca de sua imaginacdo», a palavra utilizada por Descartes ¢ insani
(nogio que remete a uma desqualificacio médica); de outra, quando se trata de
afirmar que nio se deve tomar os loucos como exemplo, o texto cartesiano langa
mio das palavras amens e demens (nocdes que designam a desqualificacio juridica
caracteristica de «toda uma categoria de pessoas incapazes de certos atos religiosos,
civis, judicidrios»)®’. Em suma, Descartes teria feito mais do que reintegrar, ao
exercicio da razio, a velha medida de um /Jogos contraposto aos excessos da hybris
grega®; ele teria instaurado, isso sim, o «ato de decisio» que une e separa razio
e loucura, paradigma que permitird o tipo de relagio do sujeito com a verdade
segundo a objetivagio e a estrutura de exclusio inclusiva caracteristicas da
injun¢io moderna das formas de saber e de poder produtivo e correcional sobre
os individuos.

Iv.

Em 1982, passados dez anos da resposta de Foucault a Derrida, pode-se constatar
uma nova investida foucaultiana sobre o problema cartesiano das condigoes de
acesso do sujeito A verdade jd a partir das primeiras aulas do curso intitulado 4
hermenéutica do sujeito. Como se sabe, estamos aqui no contexto do que se poderia
chamar de uma histdria ocidental das relagées do sujeito com a verdade segundo o
enfoque global das préticas da subjetividade, o que implica apartar-se do material
especifico relacionado aos regimes dos aphrodisia na antiguidade (que formara o
campo privilegiado da andlise foucaultiana no ano precedente) para apreender a
relagio em seus termos mais gerais®. Neste sentido, trata-se de uma histéria que
articula os atos de manifestacio da verdade sobre si do sujeito com as modalidades

31 FOUCAULT, Michel. «<Mon corps, ce papier, ce feu», 1121-1122. Para as passagens de Descartes citadas por
Foucault em latim, cf. DESCARTES, René. Meditationes de Prima Philosophia, 19-20.

32 «Os gregos relacionavam-se com alguma coisa que chamavam de H8p1ig. Essa relagio ndo era apenas de condenagio;
a existéncia de Trasimaco, ou a de Cilicles. basta para mostré-lo, ainda que seu discurso nos seja transmitido, jd
envolto na dialética tranquilizadora de Sécrates. Mas o Logos grego nao tinha contrrio» (FOUCAULT, Michel.
«Préface», 185).

33 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 4. Em Subjetividade e verdade, curso ministrado no Collége de
France em 1981, Foucault apresentara aos seus ouvintes justamente os principais resultados de sua pesquisa acerca da
experiéncia dos prazeres na antiguidade greco-romana, material que subsidiaria a redagio do ultimo volume de sua
Histéria da Sexualidade, publicado em 1984 sob o titulo de O cuidado de si.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Numero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



192 YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»

de constituigio de seu éthos, a determinagio de sua substincia ética. Isto significa,
bem entendido, que o contexto desta «nova» figura do cartesianismo diz respeito
a uma histéria centrada nas formas através das quais o «sujeito» ¢ chamado a
tornar-se «sujeito de si» a propésito de suas implicagoes na relagio consigo e no
conhecimento da verdade de si. Daf o interesse de Foucault pelo vasto campo das
praticas de si na antiguidade greco-romana — lidas, como se sabe, a partir de uma
chave de articulagao opositiva entre as temdticas da epiméleia heautou (o «cuidado
de si») e as do gnéthi seautén (o «conhecimento de si»).

Mas se nos concentrarmos na primeira aula de A hermenéutica do sujeiro,
destinada a fornecer o enquadramento geral da andlise das prdticas de si na
antiguidade, veremos que o problema das relagées de complementariedade e/ou
de proeminéncia entre o gndthi seautdn e a epiméleia heautou dario azo a uma
constatagao segundo a qual, a despeito de sua centralidade e importancia histérica
milenar, ao longo do desenvolvimento de nossa cultura filoséfica moderna o
cuidado de si foi tendencialmente preterido em favor do conhecimento de si;
constatagio ainda mais espantosa se tivermos em conta o fato de que, «quando
averiguamos os documentos ¢ os textos», historicamente ¢ a nocio de cuidado
de si que «parece ter antes enquadrado o principio do ‘conhece-te a ti mesmo’
[...]»*%. Portanto, cabe a seguinte indagacio: «por que, a despeito de tudo, a nogao
de epiméleia heautou foi desconsiderada no modo como o pensamento, a filosofia
ocidental, refez sua propria histéria? [...] Por que este privilégio, para nés, do
gndthi seautdn as expensas do cuidado de si?»*

Assim, antes de deter-se especificamente na andlise das prdticas de si e de suas
modalidades subjetivas — percorrendo um arco histérico que vai da antiguidade
cldssica ao estoicismo imperial ¢ desse para a chamada antiguidade tardia —,
Foucault procura situar seu enquadramento tedrico a partir da formulagio de uma
descontinuidade fundamental entre dois grandes blocos histéricos, demarcados
justamente a propdsito da constatagio deste privilégio atribuido ao conhecimento
de si sobre o cuidado de si no curso da formacgio e do desenvolvimento de nossa
cultura filoséfica. A linha de partilha de tais blocos histéricos, por sua vez, serd
tracada justamente tendo por critério o que teria sido a cisdo entre as praticas da
espiritualidade antiga, que remontam ao tema do cuidado de si jd no platonismo,
e a formagio do modelo paradigmdtico da subjetividade moderna, centrado
sobre o conhecimento de si, cujo ponto de emergéncia seria, ainda uma vez, as
Meditagées cartesianas. Sob uma outra luz, portanto, Foucault retoma aqui o
alcance discursivo e prético do cartesianismo, bem como de sua for¢a inaugural,
para fazé-lo jogar o papel de um divisor de dguas, corte efetivo para a demarcagio
do momento genealdgico de instauracao da subjetividade moderna (e, com ela, do
privilégio atribuido ao conhecimento de si).

34 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 15-16.
35 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 15-16.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Numero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 193

Ora, o ponto-chave para a compreensio da proeminéncia adquirida pelo
conhecimento de si no curso de nossa modernidade serd localizado justamente na
maneira como o cartesianismo teria propiciado no apenas a requalificagio filosofica
do gnéthi seautdn, mas igualmente, e em consequéncia, uma desqualificagio da
epiméleia heautow™. Isso significa, com efeito, que aquilo que Foucault chamard
de «<momento cartesiano» (ainda que ele préprio reconheca certa inadequagio no
uso da expressio”) teria correspondido a um duplo movimento: 19) requalificagio
do antigo imperativo socrdtico do «conhece a ti mesmo» por meio da instauragio
da prépria evidéncia da existéncia do sujeito como principio de acesso ao ser («era
este conhecimento de si mesmo [...] que fazia do ‘conhece-te a ti mesmo’ um
acesso fundamental a verdade»); 29) desqualificacio subsequente de toda obrigagio
ascética das préticas do cuidado de si na medida mesmo em que a «evidéncia» («nio
mais sob a forma da prova da evidéncia mas sob a forma da indubitabilidade de
minha existéncia como sujeito») concorre, aqui, para a substitui¢io da «ascese»®®.

Dadas as coordenadas desta descontinuidade histdrica, pensada a partir do
procedimento das Meditagies cartesianas com vistas ao problema fundamental
da veridic¢io (ou seja, da verdade do sujeito referida a um si-mesmo), Foucault
poderd enfim esbogar uma histéria da longue durée das relacoes do sujeito com a
verdade, divisando-a entre, de uma parte, o modelo histérico da espiritualidade,
cuja variedade de formas e préticas de vida nos levam das exigéncias do exercicio
filos6fico platdnico até o ascetismo cristdo, nos deixando as portas da escoldstica,
e, de outra, o modelo histdrico propriamente moderno ou filosdfico, identificado
ao cartesianismo, no qual o sujeito, tal como ¢, sem que nada lhe seja exigido
em termos de dskesis, é jd «sujeito» capaz de verdade.”” Entre uma e outra destas
etapas genealdgicas da relagio do sujeito com a verdade, a cisio fundamental se
encontra N0 mMomento em que o ser do sujeito nao é mais posto em questio, nao é
mais objeto de um exercicio de si sobre si, mas simplesmente entronizado em seu
estatuto de sujeito verdadeiro®.

Assim, opondo «espiritualidade» e «filosofia» a partir do corte cartesiano,
as aulas iniciais do curso de 1982 demarcam as diferencas entre um modelo de

36 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 18.
37 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 18
38 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 18-19.

39 No caso especifico da escoldstica ou da teologia stricto sensu, cumpre notar que ela joga um papel importante
no argumento foucaultiano, servindo de mediagio, ou de intermezzo, entre o bloco histérico da espiritualidade
greco-romana e do ascetismo cristio ¢ o da modernidade propriamente dita: «A teologia ¢ precisamente um tipo de
conhecimento de estrutura racional que permite ao sujeito — enquanto sujeito racional e somente enquanto sujeito
racional — ter acesso 4 verdade de Deus, sem condicio de espiritualidade. [...] Isto quer dizer que a escoldstica, de
modo geral, j4 era um esforgo para revogar a condi¢ao da espiritualidade que havia sido estabelecida em toda a
filosofia antiga ¢ em todo o pensamento cristao (Santo Agostinho ¢ assim por diante)» (FOUCAULT, Michel A
hermenéutica do sujeito, 235). Por este motivo, Descartes ¢ aqui um paradigma, mas nao um «iniciador» no sentido
vulgar do termo, como se se tratasse de tomd-lo isoladamente, sem que nenhuma tradigio o precedesse (o que
significaria, em termos foucaultianos, uma compreensio mistificada da histéria): «O corte néo se fez bem assim. Nao
se fez no dia em que Descartes colocou a regra da evidéncia ou descobriu o Cogito, etc» (FOUCAULT, Michel. A
hermenéutica do sujeito, 36).

40 FOUCAULT, M. A hermenéutica do sujeito, 23-24.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Numero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



194 YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»

acesso a verdade no qual a «verdade jamais é dada de pleno direito ao sujeito»
(jamais se trata de um «simples ato de conhecimento», uma vez que a «verdade s6
¢ dada ao sujeito a um prego que poe em jogo o ser mesmo do sujeitor?!) e um
outro, correspondente 3 modalidade especificamente moderna da subjetividade,
na qual, ao contrdrio, a exigéncia de conversio do sujeito desaparece, ¢ 0 que
«permite aceder ao verdadeiro é o préprio conhecimento e somente ele»®.
Feitas todas as contas, portanto, pode-se dizer, resumidamente, que na idade
moderna das relacoes do sujeito com a verdade estao tendencialmente ausentes as
exigéncias de um trabalho do sujeito sobre si para o acesso a verdade. Em outros
termos: instaurada a «subjetividade cartesiana» (marco decisivo da subjetividade
propriamente moderna), o conhecimento de si tende a tornar-se sua propria
finalidade, representando jd o acesso do sujeito a verdade, em lugar de apresentar-se
como a ocasido de um trabalho de si sobre si que, para a antiguidade greco-romana
e a tardo-antiguidade, formava a exigéncia incontorndvel de transfiguragao de si
do sujeito para o acesso efetivo a verdade.

Mas notemos ainda o seguinte: sem que Foucault precise dizé-lo
explicitamente, sem que seja necessdria a retomada do tema loucura, o registro
hibrido do discurso cartesiano (a um s6 tempo demonstrativo ¢ meditativo), o
mesmo que vimos a propdsito de sua resposta a Derrida, estd igualmente presente
ou 20 menos pressuposto aqui, mas sendo explorado em seu Ambito mais geral.
Ora, a maneira como A hermenéutica do sujeito desdobra o significado do ponto
de mutagio proporcionado pelas Meditagies cartesianas depende, com efeito, da
compreensio implicita de Descartes como sendo a figura na qual o tensionamento
entre «exercicio espiritual» e «<método intelectual» atinge seu mais alto grau, e quicd
o ponto de nio retorno (a0 menos nos termos do cartesianismo) na passagem
para o sujeito propriamente intelectualista do racionalismo moderno. Assim, no
texto das Meditagées, a meditatio ainda consiste em exercitar-se na coisa em que
se pensa, em experienciar-se por meio de um «jogo efetuado pelo pensamento
sobre o sujeito»**, mas o que caracteriza a «novidade» histérica do cartesianismo ¢é
precisamente a passagem da meditagdo ao método: «Descartes, [...] em um texto
chamado Meditagées, foi quem operou a prépria fundagio daquilo que constitui
um método»*. Se quisermos nos valer de um trecho da série de conferéncias
pronunciadas por Foucault em 1980 no Dartmouth College, nos Estados Unidos,
podemos dizer ainda que Descartes teria sido o «primeiro filésofo que utilizou as

41 FOUCAULT, M. A hermenéutica do sujeito, 19-20.

42 FOUCAULT, M. A hermenéutica do sujeito, 22. Ainda, «Chamemos de ‘filosofia’ [...] esta forma de pensamento
que se interroga, ndo certamente sobre o que ¢ verdadeiro e sobre o que ¢ falso, mas sobre o que faz com que haja
e possa haver verdadeiro e falso, sobre o que nos torna possivel ou nao separar o verdadeiro do falso. [...] Pois bem,
se a isto chamarmos ‘filosofia’, creio que poderfamos chamar de ‘espiritualidade’ o conjunto de buscas, préticas e
experiéncias tais como as purificagées, as asceses, as rentincias, as conversdes do olhar, as modificagées de existéncia,
etc., que constituem, ndo para o conhecimento, mas para o sujeito, para o ser mesmo do sujeito, o prego a pagar para
ter acesso & verdade» (FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 19).

43 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 430.

44 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 560.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 195

técnicas espirituais do cristianismo para fazer algo radicalmente diferente»: fundar,
com elas, um «discurso filoséfico»®.

No caso especifico de A hermenéutica do sujeito, Foucault mobiliza a
temdtica dos exercicios espirituais — sobretudo tendo-se em vista o exame das
representagoes (ou p/}antmz’a) entre os estoicos™® — para entao reinvestir no tema do
cartesianismo justamente a partir de seu contraste com a prética da espiritualidade
na Antiguidade, na Idade Média e no Renascimento (representado sobretudo por
Montaigne”). Se o «caminho cartesiano» é o da ordem e o do método intelectual,
isso significa que ele designa nio exatamente uma atitude de «deixar se desenrolar
espontaneamente o fio e o fluxo das representagdes» (como teria sido o caso para
0s exercicios espirituais, mormente entre 0s estoicos), mas sim a instauracio de
uma «defini¢do voluntdria e sistemdtica da lei de sucessdo das representagoes»,
o que implica, com efeito, a decisdo irrevogdvel de «sé aceitd-las no espirito sob
a condicio de que tenham entre si um liame suficientemente forte, obrigatério
e necessdrio, para que sejamos levados logicamente, indubitavelmente, sem
hesitagdo, a passar da primeira a segunda [das representagoes]»*. Estamos, uma
Vez mais, em um quidasma, € novamente o cartesianismo parece impor-se a tarefa de
superagdo das tensdes opositivas entre o exercicio espiritual, ou meditativo (lugar
de prova para o sujeito, exigéncia de sua transfiguragdo), e o método intelectual
propriamente dito, no qual o sujeito, ao contrdrio, deve permanecer invaridvel
para estabelecer os liames légicos do contetddo objetivo de suas representagoes.
Dai que Foucault possa afirmar que a «passagem do exercicio espiritual a0 método
intelectual ¢ evidentemente muito clara em Descartes»®.

45 FOUCAULT, Michel. El origen de la hermenéutica de si: Conferencias de Dartmouth, 7980. Siglo Veintiuno,
Buenos Aires, 2016a, 94. «Digamos de outro modo: a filosofia, na tradicao medieval, era desde logo uma filosofia
cristd ou uma filosofia catélica, mas podemos notar que a filosofia medieval jamais adotou a forma de uma meditagao
ou um exame de si, jamais adotou a forma dos exercicios espirituais que existiam na tradigio crista ou catdlica. O
discurso filoséfico tinha outra forma, inclusive quando se inseria em uma tradigio crista. Com Descartes — mas
também com Spinoza, mas essa é uma outra questdo — encontramos pela primeira vez uma meditagio filoséfica, que é o
projeto de utilizar técnicas espirituais para fundar um discurso filoséfico, um conhecimento filoséfico» (FOUCAULT,
Michel. El origen de la hermenéutica de si, 94).

46 O exemplo privilegiado ¢ Marco Aurélio, lido sob as lentes do trabalho de Pierre Hadot, para o qual era necessdrio
«filtrar o fluxo da representagao, tomd-la tal como acontece, tal como se d4 por ocasido dos pensamentos que se
apresentam espontaneamente ao espirito, ou por ocasiao de tudo que pode vir a0 campo da percepgio, por ocasiao
da vida que se leva, dos encontros que se tem, dos objetos que se veem, etc.» (FOUCAULT, Michel. A hermenéutica
do sujeito, 355).

47 A este respeito, o contraponto entre Descartes ¢ Montaigne, que jogara um papel importante em Histéria da
loucura, também estd presente aqui. Assim, Foucault desenvolve seu raciocinio a partir do que teria sido uma
retomada, no século XVI, em especial em Montaigne, de toda uma temdtica relativa a uma «estética e uma ética do
eu» (fazer da prépria vida objeto de uma trabalho de si sobre i), cujas fontes primdrias estariam no tema greco-latino
(platdnico mas também estoico) de um «retorno a si»: «[Sob uma forma fragmentdria, sem jamais se organizar de
todo tdo global e sistemdtico quanto na antiguidade pagi,] o tema do retorno a si foi sem dudvida, a partir do século
XVI, um tema recorrente na cultura ‘moderna’. [...] Por certo, encontramos no século XVI toda uma ética e estética
de si que ¢, alids, muito explicitamente referida 3 que encontramos nos autores gregos e latinos dos quais lhes falo»
(FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 305).

48 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 356.

49 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 356. «[...] penso que nio se pode compreender a meticulosidade
com a qual ele [Descartes] define seu método intelectual, se nio se tiver bem presente no espirito que aquilo a que ele
visa negativamente, aquilo de que quer se distinguir e se separar, [sao] precisamente os métodos de exercicio espiritual

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



196 YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»

Da perspectiva foucaultiana, portanto, tudo se passa como se Descartes lancasse
mio da meditatio para assegurar-se da instauragio de um sujeito do conhecimento
previamente qualificado para o acesso 4 verdade segundo a ordem demonstrativa
das dedugoes 16gicas — dai a exclusio da loucura, se olharmos a questio do ponto
de vista da tese de 1961 ou, como em A hermenéutica do sujeito, a desqualificagio
da epiméleia heauton. Tanto quanto em sua resposta a Derrida, também aqui
Foucault parece convencido de que o sentido tltimo do cartesianismo, como
paradigma de nossa modernidade, sé pode ser adequadamente compreendido se
tivermos em vista que a institui¢do de regras puras do método ¢ a instauracio
de um processo irredutivel de subjetivacio: com as Meditagies de Descartes,
tem lugar uma nova determinacio do sujeito, o «sujeito» préprio da «ciéncia»
ou do conhecimento representacional, objetivdvel, de cujo conhecimento
depende a aplicacio do mesmo método aplicdvel as coisas do mundo®. Neste
ponto, uma forma ascética de subjetivagio veridiccional se vé tendencialmente
suplantada por uma outra, propriamente moderna, que encerra uma modalidade
fundamentalmente epistémica (no sentido da ciéncia moderna) de «sujeitor; um
sujeito para o qual sequer esta em jogo algo como um «acesso a verdade», mas sim
o «conhecimento de um dominio de objetos»’'.

Retomemos o argumento 4 guisa de melhor sistematizd-lo: como vimos, com
esta «novar figura do cartesianismo estamos diante do advento da descontinuidade,
ou do acontecimento, que demarca o curso do desenvolvimento de nossa cultura
filos6fica no sentido da desarticulagio, no sujeito, entre as condigoes de seu acesso &
verdade e as exigéncias de transfiguracio de seu ser implicadas pela espiritualidade
greco-romana, tendo por consequéncia a inaudita proeminéncia adquirida pelo
conhecimento de si as expensas do cuidado de si. Mas isto implica igualmente
uma fundamental mudanca na relagio a si do sujeito: o si cartesiano, com efeito,
¢ aquele de um tipo de relacio # si e do sujeito com a verdade que obedece as
demandas de uma nova determinacio do sujeito como «sujeito da ciéncia; o si
da espiritualidade greco-romana, por seu turno, fora objeto de cuidado de si no
sentido de conferir uma forma particular ao ser que lhe constitui, ou seja, de
dotar-lhe de uma forma de vida que nio concerne a um tipo de ser genérico,
com propriedades gerais j4 fixadas, mas antes a uma matéria a ser trabalhada

indefinidamente a partir da escolha por uma forma particular de existéncia®.

que eram correntemente praticados no cristianismo e que derivavam dos exercicios espirituais da Antiguidade,
particularmente do estoicismo» (FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 356).

50 Ao leitor atento, nio escapario aqui certas ressonancias com As palavras e coisas (1966), obra central da arqueologia
foucaultiana, na qual o cartesianismo aparecera como o momento fundador da «idade da representagio» ou «idade
cldssica» (e talvez se pudesse falar, ainda, de uma outra figura do cartesianismo em Foucault): «[Descartes] ¢ o
pensamento cldssico excluindo a semelhanga como experiéncia fundamental e forma primeira do saber, denunciando
nela um misto confuso que cumpre analisar em termos de identidade e de diferencas, de medida e de ordem»
(FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciéncias humanas. Trad. Salma Tannus Muchail.
Martins Fontes, Sao Paulo, 1999, 70).

51 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 236.

52 Tratando dessa questio, Foucault dird que, na cultura grego romana, «¢ uma certa forma de vida particular

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 197

Em dltima instAncia, portanto, se o si da consciéncia de si cartesiana é um «si»
conhecido e representdvel, cuja existéncia e propriedades sdo indubitdveis e
universais, o s; da epiméleia heautou, sob a forma das prdticas de si do cuidado, ¢
uma matéria sobre a qual se trabalha, ¢ isso em vista de conferir-lhe uma existéncia
especifica, ndo universalizdvel.

Por este motivo, estabelecida esta espécie de cisdo cartesiana entre o
método para o conhecimento objetivo e as exigéncias da espiritualidade, nossa
contemporaneidade pode ser entendida, do ponto de vista de suas tarefas mais
inquietantes, como a série sucessiva de esforcos para a rearticulagio dessas duas
pontas soltas e a reversio do privilégio atribuido ao conhecimento de si as expensas
das préticas espirituais que constituem a tarefa de ocupar-se consigo:

¢ possivel suspeitar que haja uma certa impossibilidade de constituir
hoje uma ética do eu, quando talvez seja esta uma tarefa urgente,
fundamental, politicamente indispensével, se for verdade que, afinal,
nio h4 outro ponto, primeiro e tltimo, de resisténcia ao poder politico
sendo na relagio de si para consigo™.

Aqui, o problema do érhos da (contra)conduta individual se soma ao problema
da verdade e do poder em Foucault, e efetivamente compromete (afinal, é esta a
tarefa de uma «histéria do pensamento») «até mesmo nosso modo de ser de sujeito
moderno»*®. Daf que se possa dizer que, em Foucault, a relagio consigo acaba por
tornar-se o /dcus decisivo de articulagao das tecnologias de poder e das préticas de

resisténcia®.

\%

A forca e as implicagoes desta segunda figura do cartesianismo em Foucault sio
notdveis, sobretudo quando contrastadas com o lugar do cogito cartesiano em
Historia da loucura (sem que isso signifique forgosamente uma oposicao rigida,
mas antes dois 4ngulos diversos de ataque ao problema). Em termos bastante

e, na sua particularidade, distinta de todas as outras vidas, que serd considerada como condigao real do cuidado
de si» (FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 139). Em consequéncia, e este serd um ponto-chave
para a interpretacdo foucaultiana do tema, na antiguidade o «cuidado de si jamais foi efetivamente percebido,
colocado, afirmado como uma lei universal vilida para todo individuo, qualquer que fosse o modo de vida adotado»
(FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 139).

53 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 306. Da perspectiva foucaultiana, seria possivel «[...] reler
toda uma vertente do pensamento do século XIX como a dificil tentativa, ou uma série de dificeis tentativas, para
reconstituir uma ética e uma estética do eu. Tomemos, por exemplo, Stirner, Schopenhauer, Nietzsche, o dandismo,
Baudelaire, a anarquia, o pensamento anarquista, etc., e teremos uma série de tentativas, sem duvida inteiramente
diversas umas das outras, mas todas elas, creio eu, mais ou menos polarizadas pela questio: é possivel constituir,
reconstituir uma estética e uma ética do eu? A que prego e em que condigoes?» (FOUCAULT, Michel. A hermenéutica
do sujeito, 305).

54 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 13.

55 CREMONESI, Laura; DAVIDSON, Arnold I.; IRRERA, Orazio; LORENZINI, Daniele; TAZZIOLI, Martina
«Introduccién». In FOUCAULT, Michel. El origen de la hermenéutica de si: Conferencias de Dartmouth, 1980, 18.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



198 YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»

esquemdticos, ela representa um exemplo esclarecedor para a compreensio
da dinimica interna e dos deslocamentos operados pelo préprio pensamento
foucaultiano ao longo de mais de vinte anos de suas pesquisas. Se a figura do cogito
em Histdria da loucura estava indexada ao problema do saber em sua correlagio
com os agenciamentos priticos do poder para fins de controle social, esta «<nova»
figura do cartesianismo, por sua vez, nos conduz ao problema da verdade como
lécus da relagio a si do sujeito para a determinacio de seu éthos, temdtica que
implica o problema do governo de si e dos outros. Estrategicamente, nos dois
casos, 0 Descartes das Meditacoes ocupa o umbral de nossa modernidade: na tese
doutoral de 1961, como vimos, o cartesianismo desponta como o acontecimento
fundador da Idade Cldssica, época segregacional de nossa experiéncia histérica no
trato com a loucura; jé o curso de 1982 lhe atribui um lugar fundamental para
o advento de uma outra idade na histéria das relagoes do sujeito com a verdade,
idade da prevaléncia do conhecimento sobre o cuidado de si. De uma a outra
destas figuras, temos o desdobramento, no interior das pesquisas foucaultianas,
de um sujeito «pensado como o produto objetivo dos sistemas de saber ¢ poder,
o correlato alienado» de tais dispositivos, para uma outra perspectiva, a de um
sujeito «ndo mais constituido, mas constituindo-se através de préticas regradas».
Mas também se poderia articuld-los no sentido de uma relacdo complementar,
uma vez que estamos no plano de uma mesma descontinuidade, vista a partir de
dois enfoques diversos: trata-se da exclusao da loucura pelo sujeito que duvida, mas
também da exclusio das exigéncias transformadoras do sujeito pela verdade em
favor do método puro. Assim, a producio, pelo préoprio sujeito, de um discurso de
verdade sobre si mesmo representa a um sé tempo uma modalidade de constituicio
etopoética, mas também uma das formas principais de obediéncia, quer dizer,
uma modalidade de sujeigio (a depender do tipo de relacdo estabelecida).

Mas a leitura genealdgica do cartesianismo por Foucault é igualmente um
diagnéstico de época (como convém, justamente, a uma filosofia do presente) e,
nesse sentido, qui¢d nos proporcione uma licio ainda mais decisiva, concernente a
uma apreensio critica da modernidade a partir do Ambito mais geral das relacoes
do pensamento com a verdade de si do sujeito e com sua experiéncia do mundo
tal como nosso presente permite entrevé-lo. Licdo ainda mais decisiva porque
nos permitiria, com efeito, uma adequada delimitacio do problema moderno
das relacoes do sujeito com a verdade segundo dois encaminhamentos. Em
primeiro lugar, um encaminhamento cuja tarefa é negativa: ¢ preciso evitar a
posi¢io ingénua que consistiria simplesmente em querer superar o cartesianismo
(ou a modernidade) em nome de uma reatualizagio de nossa relacio espiritual
«origindria» com a verdade, como se se tratasse de promover, contra as Meditagaes,
o retorno a um fundamento que seria necessdrio redescobrir. Ora, nada mais

56 GROS, Frédéric. «Situagio do curso». In FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito. Martins Fontes, Sao
Paulo, 2004, 621.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Numero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 199

distante de Foucault do que a pretensio de retorno a um fundamento perdido.
Nao se trata, portanto, de ser contra ou a favor.

Em segundo lugar, e em consequéncia, Descartes (ou o cartesianismo) nao ¢é
uma figura a ser «superada», mas sim compreendida em termos do acontecimento
que seu pensamento representa: se aceitarmos a tese foucaultiana de que o
cartesianismo marca o advento do classicismo em ao menos dois sentidos — seja
na instauragio da ratio cldssica pela exclusio de seu outro, seja na passagem da
meditagio a0 método para a instauragio da subjetividade do sujeito da ciéncia
—, ¢ na reinscri¢do incessante deste mesmo acontecimento nas filosofias péds-
cartesianas que se pode encontrar o efetivo desafio de nossa modernidade. Daf
que jd a segunda hora da primeira aula de A hermenéutica do sujeito seja pontuada
por certas indicagbes concernentes aos multiplos tensionamentos histéricos entre
as tentativas filos6ficas de retomada da espiritualidade no século XIX, no sentido
mesmo da temdtica de uma transformagio do ser do sujeito em seu contato com
o mundo, e o problema do percurso ¢ do método para o acesso a uma verdade
herdados do cartesianismo:

podemos considerar [...] toda a histéria da filosofia do século XIX
como uma espécie de pressio pela qual se tentou repensar as
estruturas da espiritualidade no interior de uma filosofia que, desde
o cartesianismo, ou em todo caso, desde a filosofia do século XVII, se
buscava desprender destas mesmas estruturas®.

Dessa perspectiva, as filosofias do século XIX poderiam ser lidas a partir do que
teria sido uma retomada, contra os «filésofos classicos» («Descartes, Leibniz, etc.»),
da «velha questdo da espiritualidade e que reencontra, sem dizé-lo, o cuidado com
o cuidado de si»*.

E certo que Foucault apresenta o tema ao modo de um esbogo — e como
poderia ser diferente? —, mas ainda assim suas indicagoes sao suficientes para que
nio se tome a cisdo cartesiana como um corte definitivamente realizado e sem
tensionamentos (em tltima instncia, nio h4 realizag6es definitivas em uma histéria
de tipo foucaultiana), que teria posto fim ao problema da espiritualidade, cuja
substincia esperaria enfim por ser redescoberta (do mesmo modo que em Histdria
da loucura a experiéncia cléssica e moderna da loucura nio é considerada como uma
«figura total», quer dizer, uma realizacio definitiva da histéria do racionalismo™).

57 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 38.

58 «Retomemos toda a filosofia do século XIX — enfim, quase toda: Hegel certamente, Schelling, Shopenhauer,
Nietzsche, o Husserl da Kisis, também Heidegger — e veremos precisamente que, seja desqualificado, desvalorizado,
considerado criticamente, seja, a0 contrério, exaltado como em Hegel, de todo modo porém, o conhecimento, o
ato de conhecimento permanece ainda ligado as exigéncias da espiritualidade. [...] Donde a situagio de hostilidade,
profunda alids, entre todos os filssofos [de] tipo ‘cldssico’ — Descartes, Leibniz, etc., todos aqueles que reivindicam
aquela tradicao — e esta filosofia do século XIX que, com efeito, ¢ uma filosofia que coloca, implicitamente ao menos,
a velha questio da espiritualidade e que reencontra, sem dizé-lo, o cuidado com o cuidado de si» (FOUCAULT,
Michel. A hermenéutica do sujeito, 38-39).

59 Como Foucault nio deixard de assinalar, no interior mesmo da experiéncia cldssica vigoram, nos intersticios da
linguagem do racionalismo, as manifestacoes de uma experiéncia trdgica irredutivel A captura da loucura pela razio na
idade cldssica: «E por isso que a experiéncia cldssica, e através dela a experiéncia moderna da loucura, ndo pode ser

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Numero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



200 YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»

Ao contrdrio, como temos insistido, trata-se de compreender o cartesianismo
precisamente como um paradigma: em sua condi¢ao paradigmdtica, o cartesianismo
(sem que isso signifique o individuo Descartes) se reinscreve de alguma forma como
lugar de uma permanente superficie de contato, de fricgio, de articulagoes entre duas
exigéncias doravante postas em constante tensionamento em favor da prevaléncia
do conhecimento de si. Se talo Calvino definira um cléssico como um «livro que
nunca terminou de dizer aquilo que tinha para dizer»®, pode-se talvez considerar
que o aspecto cldssico das Meditagoes cartesianas ¢, em certo sentido, inesgotdvel:
as Meditagies se dizem novamente, como lugar de um embaraco, a cada vez que
nossa contemporaneidade se vé diante da tarefa de preencher a distAncia entre a
experiéncia objetiva e a experiéncia ética do mundo, reencetando a necessidade de
pensar a articulagio entre ambos, a titulo de tarefa, a partir de uma problemdtica que
jamais se colocara para a cultura filoséfica greco-romana ou mesmo na antiguidade
tardia, tomadas aqui em sua acepgao bastante geral®'.

Compreende-se entdo que a Ultima aula de A hermenéutica do sujeito, em seus
momentos conclusivos, diga respeito justamente a uma retomada do contraste entre
as duas modalidades subjetivas referidas a0 mundo, a pré-moderna e a moderna, para
entdo reanimar a critica heideggeriana da técnica (sem que Foucault precise explicitd-
la), aplicando-a ndo mais ao problema de uma histdria do ser, mas sim ao horizonte
histérico de constituicio da subjetividade moderna em sua relagio com a objetividade
do mundo: «a forma de objetividade prépria ao pensamento ocidental constituiu-se
quando, no declinio do pensamento, o mundo foi considerado ¢ manipulado por uma
tékhner®*. Ora, estamos no centro dos problemas postos pela objetivagio propriamente
moderna, ou «cientifica», do mundo desencantado: se para a antiguidade o «real»
fora pensado como «lugar de experiéncia de si e ocasido de prova de si», o nosso
horizonte histdrico de constitui¢do subjetiva, ao contrério, é aquele de um mundo que
«cessou de ser pensado para tornar-se conbecido, medido, dominado, gracas a alguns

instrumentos e objetivos que caracterizavam a tékhne, ou as diferentes técnicas»®.

considerada como uma figura total, que finalmente chegaria, por esse caminho, 4 sua verdade positiva; é uma figura
fragmentdria que, de modo abusivo, se apresenta como exaustiva; é um conjunto desequilibrado por tudo aquilo
de que carece, isto ¢, por tudo aquilo que o oculta. Sob a consciéncia critica da loucura e suas formas filoséficas
ou cientificas, morais ou médicas, uma abafada consciéncia trigica nao deixou de ficar em vigilia» (FOUCAULT,
Michel. Histéria da loucura na idade cldssica, 34). Para Foucault, as figuras exemplares desta «consciéncia trigica» da
loucura, subsistente na modernidade, serao Nietzsche, Van Gogh, Artaud e até mesmo Freud (FOUCAULT, Michel.
Histéria da loucura na idade cldssica, 34-35).

60 CALVINO, Italo. Por que ler os cldssicos. Companhia das Letras, Sio Paulo, 1993, 11.

61 GUENANCIA, Pierre. «Foucault/Descartes: la question de la subjectivités. Archives de philosophie, vol. 65, n° 2,
2002, 240. As duas grandes excegoes na relagio da cultura filoséfica da antiguidade com o conhecimento e o cuidado
de si sa0, como Foucault o notara em A hermenéutica do sujeito, Aristételes e o gnosticismo. No caso do primeiro,
¢ preciso considerar, «como sabemos todos, [que] Aristoteles nao ¢ o dpice da Antiguidade, mas sua excegio»
(FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 22). J4 no caso do movimento gnéstico, corrente rejeitada a
um s6 tempo pelos chamados Padres da Igreja e pelo platonismo, sua marca distintiva é a de sobrecarregar o «ato de
conhecimento com todas as condi¢oes, toda a estrutura de um ato espiritual», transportando para o préprio «ato de
conhecimento as condigoes, formas e efeitos da experiéncia espiritualy (FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do
sujeito, 21).

62 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 590.

63 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 590 (grifo nosso).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 201

Daqui o desafio final lancado por Foucault nas palavras conclusivas de A
hermenéutica do sujeito, conduzindo-nos a0 mesmo tempo ao problema especificamente
contemporaneo de um mundo reduzido & dimensio instrumental da ciéncia moderna,
da técnica e do dominio da natureza, mas igualmente aos seus efeitos objetivadores
sobre o sujeito veridiccional, o que pressupée, ainda, o lugar central da fenomenologia
hegeliana como «dpice» do impasse de nossa cultura filoséfica:

De que modo o mundo, que se oferece como objeto de conhecimento
pelo dominio da zékhne, pode ser a0 mesmo tempo o lugar em que
se manifesta e em que se experimenta o «eu» como sujeito ético da
verdade? E se é este o problema da filosofia ocidental — de que modo
o mundo pode ser objeto de conhecimento e a0 mesmo tempo lugar
de prova para o sujeito; de que modo pode haver um sujeito de
conhecimento, que se oferece 0 mundo como objeto através de uma
tékhne, e um sujeito de experiéncia de si, que se oferece este mesmo
mundo, mas na forma, radicalmente diferente, de lugar de prova? —, se
é este o desafio da filosofia ocidental, compreendemos entio por que a
Fenomenologia do espirito é o dpice desta filosofia®.

Portanto, ndo é a0 acaso que a questio derradeira de A hermenéutica do sujeito venha
a referir-se & dupla temdtica da critica da técnica e das possibilidades de realizacio
de um trabalho de si sobre si no horizonte contemporaneo de um «mundo
administrado»: de que maneira o mundo ¢ o préprio eu, agora reduzidos a objetos
do dominio da técnica (no sentido da ciéncia e da politica modernas), podem
ainda se apresentar, na modernidade, como lugar em que se realizaria uma efetiva
experiéncia de si do sujeito? Ou entdo, para soar ainda mais contemporineo: no
mundo do controle algoritmico, como reinventar processos de desidentificacio do
sujeito face a objetividade #écnica produzida pelo saber e pelo poder das modernas
engenharias politicas de governo e controle social? Uma frase nio pronunciada
por Foucault, mas recolhida em nota na publicacio do curso de 1982, nos fornece
a dimensio do desafio:

[...] se a tarefa deixada pela Aufklirung (que a Fenomenologia conduz
a0 absoluto) consiste em interrogar sobre aquilo em que se assenta
nosso sistema de saber objetivo, ela consiste também em interrogar
aquilo em que se assenta a modalidade da experiéncia de si®.

E bem sabemos o quanto o tema da Aufklirung kantiana ganhard progressivo
destaque nos anos seguintes das investigagoes foucaultianas®.

64 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 591.

65 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito, 591.

66 No ano letivo imediatamente posterior ao curso A hermenéutica do sujeiro, em 1982-1983, Foucault iniciard suas
ligoes justamente pela evocagio do tema da Aufklirung kantiana, demarcando em Kant o lugar de fundagio de «duas
grandes tradi¢oes criticas entre as quais se dividiu a filosofia moderna»: de uma parte, seguindo-se ao projeto das
Criticas kantianas, terfamos o advento de uma «analitica da verdade», tradigdo formada a partir da questao referente
as condigoes de possibilidade do conhecimento verdadeiro; de outra, agora tendo-se em vista os textos «menores»

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Numero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



202 YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»

A hermenéutica do sujeito é um conjunto de ligoes que remata na formulagao dos
impasses de nossa prépria contemporaneidade, no sentido de perguntar-se acerca
de nossa capacidade atual de constitui¢ao de formas de existéncia social e politicas
refratdrias ao dominio da técnica ¢ do mundo administrado, possibilidade que
demarca o efetivo desafio ético do nosso tempo. Algo que sé pode ser feito, nio
pela atualizacio ingénua da antiguidade, mas a partir mesmo dos nossos regimes
contemporineos de identidade e diferenga. Para tanto, a licio do cartesianismo, ao
menos tal como Foucault a compreendera, nos ¢ ainda crucial.

de Kant sobre a Aufklirung e a Revolugao Francesa, terfamos a instauragio de uma outra tradi¢ao critica, ndo mais
indexada ao tema do conhecimento verdadeiro, mas sim ao problema das condi¢oes que constituem o «campo
atual das experiéncias possiveis», no sentido de uma «ontologia do presente» ou uma «ontologia da atualidade»
(FOUCAULT, Michel. O governo de si e dos outros. Martins Fontes, Sao Paulo, 2010, 21).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?» 203

Bibliografia

AGAMBEN, Giorgio. Signatura rerum: sobre el método. Trad. Flavia Costa;
Mercedes Ruvituso. Anagrama, Barcelona, 2010.

CALVINO, Italo. Por que ler os cldssicos. Trad. Nilson Molin. Companhia das
Letras, Sao Paulo, 1993.

CREMONESI, L. ¢t al. «Introduccién». In FOUCAULT, Michel. El origen de la
hermenéutica de si: Conferencias de Dartmouth, 1980. Trad. Horacio
Pons. Siglo Veintiuno, Buenos Aires, 2016.

DERRIDA, Jacques. Lécriture et la différence. Editions du Seuil, Paris, 1967.
DESCARTES, René. Meditationes de Prima Philosophia. Vrin, Paris, 1970.

FOUCAULT, Michel. Histéria da loucura na idade cldssica. Trad. José Teixeira
Coelho Netto. Perspectiva, Sao Paulo, 1978.

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciéncias
humanas. Trad. Salma Tannus Muchail. Martins Fontes, Sao Paulo,

1999 (82 edicién).

FOUCAULT, Michel. «Préface». In Dits et écrits I: 1954-1975. Quarto Gallimard,
Paris, 2001a.

FOUCAULT, Michel. «<Mon corps, ce papier, ce few». In Dits et éerits I: 1954-
1975. Quarto Gallimard, Paris, 2001b.

FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito. Trad. Mdrcio Alves da Fonseca
e Salma Thanus Muchail. Martins Fontes, Sao Paulo, 2004.

FOUCAULT, Michel. O governo de si e dos outros. Trad. Eduardo Brandio.
Martins Fontes, Sao Paulo, 2010.

FOUCAULT, Michel. El origen de la hermenéutica de si: Conferencias de
Dartmouth, 1980. Trad. Horacio Pons. Siglo Veintiuno, Buenos
Aires, 2016a.

FOUCAULT, Michel. Subjetividade e verdade. Trad. Rosemary Costhek Abilio
Martins Fontes, Sao Paulo, 2016b.

GROS, Frédéric. «Situagio do curso». In FOUCAULT, Michel. A hermenéutica
do sujeito. Trad. Mdrcio Alves da Fonseca e Salma Thanus Muchail.
Martins Fontes, Sao Paulo, 2004.

GUENANCIA, Pierre. «Foucault/Descartes: laquestion delasubjectivité». Archives
de phllosophle vol. 65, n° 2 2002, 239 254 [Disponivel em https/
f

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Numero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



204 YAZBEK, André C. «O que Descartes tem a dizer sobre Foucault?»

LE BLANC, Guilhaume; TERREL, J. «Foucault au Collége de France: un

itinéraire». En:

LE BLANC, Guilhaume.; TERREL, ]. (org.). Foucault au College de France: un
itinéraire. Presses Universitaires de Bordeaux, Bordeaux, 2003.

VEYNE, Paul. Foucault, sa pensée, sa personne. Albin Michel, Paris, 2010.

YAZBEK, André Constantino. «O louco e o sonhador: Jacques Derrida leitor de
Histéria da loucura, de Michel Foucault (notas sobre uma polémica)».
Revista Trdgica, v. 9 n° 2, 2016, 21-40. [Disponivel em https://revistas.
ufrj.br/index.php/tragica/article/view/26770/14648]

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 183-204
ISSN: 0719-7519



