
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18075947
[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

A hermenêutica do sujeito em 
reverberações da amizade: questões para as 

políticas da inimizade contemporâneas

 The hermeneutics of the subject in the reverberations of 
friendship: questions for contemporary politics of enmity 

Alexandre Filordi de Carvalho
Universidade Federal de Lavras (UFLA), Brasil

afilordi@gmail.com 

Resumo: O objetivo deste artigo é analisar 
a amizade como uma força política e 
subjetiva capaz de resistir às políticas da 
inimizade contemporâneas, tomando como 
base as reflexões de Michel Foucault em A 
hermenêutica do sujeito e os diagnósticos de 
Achille Mbembe sobre a violência neoliberal. A 
hipótese interpretativa explora que a amizade, 
entendida como uma «prova de vida», no 
sentido foucaultiano, pode ser contraposição 
à lógica neoliberal que fragmenta as relações 
humanas, transformando-as em políticas de 
exclusão, ódio e subjetividades capturadas 
pelo identitarismo e pela inimizade. Por fim, a 
amizade emerge como um ato político radical, 
capaz de reinventar modos de convivência 
e enfrentar as «guerras de subjetividade» do 
neoliberalismo, reafirmando a vida como 
experiência compartilhada e não como 
campo de batalha. 
Palavras-chave: amizade; políticas da 
inimizade; neoliberalismo; Foucault.

Abstract: The aim of this article is to analyze 
friendship as a political and subjective force 
capable of resisting contemporary politics 
of enmity, based on Michel Foucault’s 
reflections in The hermeneutics of the subject 
and Achille Mbembe’s diagnoses of neoliberal 
violence. The interpretative hypothesis 
explores how friendship, understood as a    
«proof of life» in the Foucauldian sense, can 
counter the neoliberal logic that fragments 
human relationships, transforming them 
into policies of exclusion, hatred and 
subjectivities captured by identitarianism 
and enmity.  Finally, friendship emerges as 
a radical political act, capable of reinventing 
ways of living together and confronting 
neoliberalism’s «wars of subjectivity», 
reaffirming life as a shared experience and not 
as a battlefield.

Keywords: friendship; politics of enmity; 
neoliberalism; Foucault.

Fecha de recepción: 31/07/2025. Fecha de aceptación: 26/11/2025.

Apresentado no Simpósio Nacional 40 anos de A hermenêutica do sujeito, de Michel Foucault, de 20 a 24 de Junho 
de 2022. O Simpósio foi organizado por Tereza C Calomeni, professora do Programa de Pós-Graduação em Filosofia 
e do Departamento de Filosofia da Universidade Federal Fluminense (UFF).

Alexandre Filordi de Carvalho (brasileiro) é, Doutor em Filosofia e em Educação pela Universidade de São Paulo 
(USP) com Pós-Doutorado em Educação pela Universidad Complutense de Madrid. É professor do curso de 
Filosofia e do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal de Lavras (UFLA). É Bolsista 
em Produtividade do Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), pesquisando o 
pensamento de Michel Foucault desde 2003, cujos resultados são publicados em artigos, capítulos de livros, livros 
autorais e organizados, além de dossiês temáticos.



de CARVALHO, Alexandre F. «questões para as políticas da inimizade»170

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181
ISSN: 0719-7519

1. Panorama geral

Neste texto, optei por situar a recepção da temática da amizade sob o diapasão das 
indagações finais suscitadas por Foucault em sua última aula de A hermenêutica 
do sujeito: 24 de março de 1982. Precisamente, trata-se de seu parágrafo final. 
Destaco dois aspectos. 

O primeiro. Na referida aula, vida é destacada como prova (éprouve). Já é o 
suficiente para se anunciar: vida é polissemia. Isso porque a coextensão da vida à 
substantivação da prova supõe a miríade de ações do que é provar. Ser testado ou 
testar, ou seja, experimentar; passar por uma provação, no sentido de enfrentar 
situação a exigir empenho de força, capacidade, destreza, emoção, etc.; degustar, 
como quem prova a nova receita; demonstrar a verdade, como quem autentica 
com razões, fatos ou provas; mas também ter conhecimento direto de certos 
estados, certas situações, emoções ou sensações. 

A vida como prova amplifica a experiência de como ela é testada, experimentada, 
enfrentada, conhecida, sentida, ensejada por verdades e incansavelmente submetida 
ao confronto de ser examinada. Fartamente, assim Foucault argumenta:

Em dois sentidos devemos entender que o bíos, a vida – quero dizer, 
a maneira pela qual o mundo se apresenta imediatamente a nós no 
decorrer de nossa existência –, seja uma prova. Prova no sentido 
de experiência, ou seja, no sentido de que o mundo é reconhecido 
como sendo aquilo através do que fazemos a experiência de nós 
mesmos, aquilo através do que nos conhecemos, nos descobrimos, 
nos revelamos a nós mesmos. E prova no sentido de que este mundo, 
este bíos, é também um exercício, ou seja, é aquilo a partir do que, 
através, a despeito ou graças a que iremos nos formar, nos transformar, 
caminhar em direção a uma meta ou a uma salvação, seguir ao 
encontro de nossa própria perfeição.1 

Como se vê, a relação indissolúvel prova-vida-mundo é atestada pelos efeitos das 
incidências de efetivação de modos de ser variáveis, sempre conforme os cuidados 
próprios destinados a se produzir esta ou aquela vida no mundo. A suposição do 
trânsito das provas libera vida e mundo de concepções apriorísticas, deterministas 
ou finalistas. É com a consistência do que se experimenta que também é possível 
se formar, se transformar, obter certa meta, salvar-se2.
1 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Trad. de Salma Tannus Muchail e Márcio Alves da Fonseca. 
Martins Fontes, São Paulo, 2004, 590.
2 A temática da salvação extrapola a possibilidade analítica deste artigo. Perpassando todo o curso, desde a sua 
menção no final da segunda hora da aula de 20 de janeiro, Foucault começa a desenvolver a questão de maneira mais 
específica na primeira hora da aula de 3 de fevereiro. Ao longo do contexto do cuidado de si, a salvação emerge como 
prática da vida filosófica, no sentido de salvaguardar (sozein, σῴζειν) a si mesmo de perigos, proteger-se, assegurar 
bem-estar ou o bom estado de alguma coisa, de alguém ou de uma coletividade. A amizade também se inseria 
no plano das atitudes e posturas da salvação. Seja como for, o termo remete à própria vida, neste mundo. «Nesta 
noção de salvação que encontramos nos textos helenísticos e romanos não há referência a algo como a morte ou a 



de CARVALHO, Alexandre F. «questões para as políticas da inimizade» 171

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181

ISSN: 0719-7519

Não é sem razão o fato de Foucault concluir o curso A hermenêutica do 
sujeito redesenhando, com o caráter afiado de suas indagações, perspectiva 
problematizadora para o pensamento e também a filosofia ocidental. 

E este é o segundo aspecto a me interessar. Foucault retoma a questão da 
prova, contudo, sempre relacionando prova-vida-mundo: 

De que modo o mundo pode ser objeto de conhecimento e ao mesmo 
tempo lugar de prova para o sujeito?; de que modo pode haver um 
sujeito de conhecimento, que se oferece o mundo como objeto através 
de uma tékhne, e um sujeito de experiência de si, que se oferece este 
mesmo mundo, mas na forma, radicalmente diferente, de lugar de prova?3

Situar a temática da amizade em tal contexto é dilatá-la para a condição irrecusável 
de nossa relação com o mundo. No entanto, uma vez que não há mundo sem prova, 
seria interessante indagar: que tipos de provas a amizade pode suscitar ao mundo? 
Que tipos de transformações para o mundo são por ela possíveis? Mas para se pensar 
em transformações, não seria demandado, ao mesmo tempo, algum tipo de leitura do 
mundo? Com efeito, não é forçosamente uma escolha política que estaria em jogo? 

No mesmo dia em que Foucault concluía diante de sua audiência no Collège 
de France o curso A hermenêutica do sujeito, 24 de março de 1982, o jornal francês 
Le monde circulava uma matéria que muito interessa para o escopo desta fala. 
Escrita por Stéphane Hessel, o seu título não deixa de nos causar, tempos depois, 
terrível assombro acerca das condições políticas e socioeconômicas sob as quais 
nos encontramos: Que pode fazer a França para o terceiro mundo?4 

Abordando o drama do que eufemisticamente passava a se denominar «países 
em desenvolvimento», a matéria sublinhava alguns dos grandes desafios de 
referidos países: 

A deterioração das condições de comércio, a explosão demográfica, o 
peso do endividamento, a inadaptação das estruturas políticas a um 
real controle da economia, a incapacidade do aparelho educativo de 
responder às exigências que o confrontam5.

Daquele recorte histórico empreendido por Hessel até o tempo corrente, passando 
por A hermenêutica do sujeito, a situação de «deterioração» do mundo, tal como 
mencionada na referida reportagem, não apenas persiste, mas aprofunda-se em 
um drama vertiginoso. 

imortalidade ou um outro mundo. Não é por referência a um acontecimento dramático ou a um outro operador 
que nos salvamos. Salvar-se é uma atividade que se desdobra ao longo de toda vida e cujo único operador é o próprio 
sujeito.»  (FOUCAULT, Michel, A hermenêutica do sujeito, 226).
3 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito, 591 (grifos meus).
4	 https://www.lemonde.fr/archives/article/1982/03/24/que-peut-faire-la-france-pour-le-tiers-
onde_2887401_1819218.html
5 HESSEL, Stéphane. «Que peut faire la France pour le tiers-monde?» Le Monde, 24/03/1982. Disponível em [https://
www.lemonde.fr/archives/article/1982/03/24/que-peut-faire-la-france-pour-le-tiers-monde_2887401_1819218.
html].



de CARVALHO, Alexandre F. «questões para as políticas da inimizade»172

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181
ISSN: 0719-7519

Ora, no enfoque deste texto, partirei do contexto geral das análises que 
Achille Mbembe desenvolveu acerca das políticas da inimizade contemporâneas6. 
Com isso, o meu objetivo é o de considerar a amizade no sentido inalienável da 
constituição de nossa experiência subjetiva, sobretudo, como plano político de 
vida, no sentido proposto por Foucault, e, desde então, circunscrita à potência de 
lugar de prova, por sua vez, radicalmente diferente de sua transformação atual em 
políticas da inimizade. 

Ao cabo, ao que me parece, atualizamos assim umas das formas necessárias da 
perspectiva assumidas por Foucault: «uma das coisas que precisamos preservar, a 
meu ver, é a existência de certa forma de inovação política, de criação política e de 
experimentação política, mas fora dos grandes partidos e do programa normal ou 
comum»7. E não seria a amizade uma dessas formas possíveis? 

Antes disso, porém, passemos a compreender as políticas da inimizade. 

2. Políticas da inimizade e guerras de subjetividade no contexto 
neoliberal

Em entrevista, o pensador italiano Franco Berardi afirmou que o capitalismo 
financeiro se assenta no fim da amizade8. Seu diagnóstico tem correlação com 
o fato de que os benefícios financeiros dependem cada vez mais da dissolução 
do bem comum, da solidariedade e de uma rede de proteção social mútua, que 
exigem a confiança de cada um em outrem, princípio elementar da amizade e 
da convivência. No contexto da obra Asesinato masivo y suicidio, Berardi deflagra 
uma indagação comovente: «Mas quando a competição se converte no mecanismo 
que organiza as relações na sociedade e existe a percepção de que o outro é algo 
incorpóreo, funcional e puramente operacional, o que pode ocorrer depois?»9 

Em Amitiés philosophique (Amizades filosóficas), François Dosse afirma que 
«com a modernidade e o triunfo da sociedade mercantil, do individualismo, a 
amizade foi marginalizada»10. Não obstante, com o triunfo do neoliberalismo, 
é possível afirmar que a amizade se transformou em políticas de inimizade. Nos 
termos precisos de Naomi Klein, «o neoliberalismo é aquilo com que a falta de 
amor se parece com a política»11. 

De um texto inédito, depositado no IMEC na cota GTR 28.14, datado de 

6 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. N-1, São Paulo, 2020.
7 FOUCAULT, Michel. «Michel Foucault, une interview: sexe, povoir et la politique de l’identité». In FOUCAULT, 
Michel. Dits et Écrits IV. Gallimard, Paris, 1994, 746. 
8 BERARDI, Franco. «O pensamento crítico morreu». In O jornal econômico, 17 de junho 2018. Disponível em 
[https://jornaleconomico.pt/noticias/franco-berardi-o-pensamento-critico-morreu-321558#.WyvMrbZf3dm].
9 BERARDI, Franco. Asesinato masivo y suicidio.  Akal, Madrid, 2015, 175.
10 DOSSE, Franco. Amitiés Philosophiques. Odile Jacob, Paris, 2021, 8. 
11 KLEIN, Naomi. Não basta dizer não. Resistir à nova política de choque e conquistar o mundo do qual precisamos. 
Bertrand Brasil, Rio de Janeiro, 2017, 115. 



de CARVALHO, Alexandre F. «questões para as políticas da inimizade» 173

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181

ISSN: 0719-7519

1985 e intitulado Da esquizoanálise institucional, de autoria de Félix Guattari, 
colho algo preciso: «A história nos propõe também verdadeiras ‘guerras de 
subjetividade’, não percebemos o seu alcance se não consideramos as mutações 
que estão em jogo»12. 

A ideia de guerras de subjetividade sumariza as mutações que estão em jogo 
na contemporaneidade neoliberal. Não apenas porque a empatia, a percepção do 
outro, a desidratação da presença do outro, em vez de sua virtualização anestesiada 
e exposta aos guetos de convicções, são coincidentes com tal cenário.

Entretanto, o ponto vertiginoso é que as guerras de subjetividade têm por 
casamata, bunker, fortificação blindada ou, se preferirem, buraco negro, a 
imaginação açulada pelo ódio. E «com a imaginação açulada pelo ódio, as 
democracias liberais se alimentam constantemente das mais variadas obsessões a 
respeito da verdadeira identidade do inimigo»13. Não sem motivos, as mobilizações 
em torno do identitarismo, o frenesi identitário, vão funcionar como bomba 
de fragmentação, fazendo do modo de ser diferente à identidade instituída e 
negociada por seus valores aceitáveis, alvo indistinto de sua capacidade destrutiva.

Quem é o inimigo hoje? É qualquer antagonista à subjetividade capturada 
pelo frenesi identitário, por sua vez, condizente com a vassalagem neoliberal cujo 
mote é: quem não é por nós é contra nós. Em outros termos, o inimigo foi produzido 
socialmente, de forma contínua e localizado em estratégias de apartheids subjetivos, 
desde muito cedo. Na criação dos inimigos, prevalecem «vetores por excelência 
da descerebração contemporânea, por toda parte eles fazem com que os regimes 
democráticos, ao abrir a boca, exalem um hálito fétido e, em delírio furioso, levem 
vidas de bêbados»14. 

A metáfora diz muito: trata-se da insensibilidade, da desorientação, das 
atitudes abusivas, da perda do juízo ou da capacidade de discernir, da dissolução 
do «mal-estar da cultura», cedendo lugar aos vômitos da ignomínia, enfim, trata-
se do torpor frente à presença do outro, de todo aquele cujo crime é a simples 
discordância, que pode ser a de gênero, a de cor de pele, a de idioma, a de escala 
social, a de entendimento, a da nacionalidade, etc. 

Ademais, quem leva a vida de bêbado perdeu o contato com a realidade. Sem 
prova da realidade não há prova de si para o outro. Prevalece, assim, o delírio 
como impossibilidade de contato consigo mesmo e com a alteridade. Eis a lógica 
desvinculante a operar nas guerras de subjetividade: é muito fácil atacar e aniquilar 
o inimigo estando anestesiado diante de sua própria plasticidade existencial. Aqui, 
nenhuma filopolítica é possível; apenas há neicopolítica15, do grego (nεικός), o 

12 GUATTARI, Félix. De la schizoanalyse institutionnelle. Saint-Germain-la-Blanche-Herbe. Institut Mémoires de 
l’Édition Contemporaine. IMEC, GTR 28.14.  Arquivo consultado em 1 jun. 2022. 
13 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade, 93. 
14 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade, 84. 
15 Na história do pensamento ocidental, Empédocles foi quem opôs Philia (φιλíα) a Νεικός, discórdia; ódio), 
conforme Laplanche e Pontalis (PONTALIS, Jean-Bertrand Lefebvre; LAPLANCHE, Jean. Vocabulário da 
psicanálise. Martins Fontes, São Paulo, 2016, 501). Valemo-nos da noção de Νεικός para a anteposição de filoplastia 



de CARVALHO, Alexandre F. «questões para as políticas da inimizade»174

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181
ISSN: 0719-7519

ódio, a discórdia e a impossível convivência tomados por entorno. 
O impacto não poderia ser outro: 

As democracias liberais dependem nos dias de hoje, para sua 
sobrevivência, da divisão entre o círculo dos semelhantes e dos 
dissemelhantes, ou então entre os amigos e «aliados» e os inimigos da 
civilização. Sem inimigos, é difícil para elas se manterem de pé por 
conta própria. Se tais inimigos realmente existem ou não é irrelevante. 
Basta criá-los, encontrá-los, desmascará-los e expô-los à luz do dia16.

Neste mundo de relações desvinculantes, a invenção da inimizade demanda 
cada vez mais inimigos para fortalecer os ecos do identitarismo persecutório. De 
ambos os lados, amizade e inimizade reduzem-se a uma espécie de metonímia 
funcional. De um lado, angariam-se aliados necessários para o fortalecimento 
dos espelhamentos de conduções de condutas afins às estratégias de resistência ao 
outro, simplesmente pelo fato de ser o outro, o diferente, a pessoa marcada fora 
dos circuitos dos aliados. Assim, por exemplo, o simples fato de se colocar ao lado 
da defesa dos direitos humanos dos palestinos e de seus irrevogáveis direitos a um 
território, passa a ser a intrusão perigosa, portanto a ser vencida, por todos que 
são «amigos» de Israel. Por extensão, de outro lado, a consequência necessária é a 
irreparável disposição do antagônico como inimigo. De modo bastante paradoxal, 
estaríamos encarando o cúmulo da política de ódio como sendo a arte de vincular 
relações humanas pela completa desvinculação.

O neoliberalismo sabe muito bem se aproveitar disso. Para tanto, não 
diminui o Estado, ao contrário, agiganta-o, porém, aparamentando-o com 
estratégias funcionais justificadoras, ainda que absolutamente irracionais e 
destituídas da realidade precária da maioria da população, para salvaguardar a 
sua defesa interna e excludente de suas fronteiras. Dentro delas, acercam-se os 
amigos do sistema; fora delas, devem estar os que não são capazes de se vincular 
às suas ordenanças de maneira funcional. Renova-se, nessas proporções, a aurora 
das instituições que, como já alertara Foucault, não podem mesmo suportar a 
amizade: «o exército, a burocracia, a administração, as universidades, as escolas 
etc. – no sentido que essas palavras hoje possuem – não podem funcionar com 
amizades tão intensas»17. 

Tais instituições citadas por Foucault, tanto em sua forma discursiva quanto 
não discursiva, tendem a confiscar a amizade justamente por ela tensionar os 
dispositivos de relações de poder necessários à desvinculação das relações humanas. 
A amizade estaria, ao contrário, afeita ao éthos político-existencial que escapa às 
funcionalidades institucionais, que para funcionar não abrem mão do controle da 
macro e da microfísica do poder, ou seja, da positividade das condutas, no sentido 
estrito do que delas se pode extrair como intencionalidade e finalidade. 
à neicoplastia e vice-versa. 
16 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade, 91.
17 FOUCAULT, Michel. «Michel Foucault, une interview: sexe, povoir et la politique de l’identité», 744. 



de CARVALHO, Alexandre F. «questões para as políticas da inimizade» 175

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181

ISSN: 0719-7519

O vínculo possível na amizade é diferente daqueles regulados por convenções 
institucionais, justamente pelo fato de a amizade se caracterizar por uma 
instabilidade criativa, por uma abertura às múltiplas formas de convivência e de 
experimentação de si e do outro. Ora, onde há experimentação também se encontra 
indeterminação, quer dizer, um horizonte aberto perante os modos de ser. Isso 
as instituições não podem suportar, pois elas precisam das «determinações» na 
ordem do dia. Nelas, a amizade corre o risco de ser domesticada pela conveniência 
de suas determinações políticas. O que Foucault estaria destacando é o fato de 
que a amizade eivada na extensa franja da cultura do cuidado de si se dispunha 
justamente à indeterminação de qualquer fortalecimento institucional, algo que a 
modernidade passou a desconhecer. 

Ao contrário disso, as grandes instituições são necessárias para a domesticação 
da amizade, isto é, reduzi-la à funcionalidade política. As instituições operam, 
assim, como dispositivos de contenção e direcionamento das potências ainda 
não conformes ao mundo, quer dizer, das formas de vida que resistem às normas 
de subjetivação e à organização impostas pela identificação do mesmo. Em 
gérmen, trata-se de uma condição necessária para se colocarem em evidência as 
vidas marginalizadas ou deslocadas dos grandes centros de poder. A inimizade 
para com elas, com efeito, ressalta a desvinculação dessas vidas com os quesitos 
predefinidores dos pretensos lados certos. Elas precisam, então, ser reduzidas ao 
silêncio ou à invisibilidade, justamente porque nelas habita a potência política 
indeterminada, mas por isso mesmo, perigosa. 

No ciclo das políticas de inimizade, a indiferença pavimenta a negociação das 
incertezas de nosso tempo. A certeza, ao contrário, passa ser uma esquiva subjetiva 
à adesão imaginária pelo ataque, não ao que causa efetivamente a desorientação 
na vida psíquica, afetiva, social ou material, mas aos fantasmas idealizados como 
incertezas. É a representação do outro, a pessoa do outro, a singularidade do outro 
um espelho distorcido que tem de ser estilhaçado em mil pedaços. 

Desfazer-se do inimigo passa a ser ação banal, já que as justificativas encontram 
seu fundamento na própria inimizade. As políticas de inimizade, assim, proclamam 
a cada dia a mesma constituição de seu império: há muitas vidas supérfluas cuja 
aniquilação é apenas efeito colateral da sobrevida. 

O diagnóstico de Mbembe é preciso:  
Vida supérflua, portanto, essa cujo preço é tão baixo que não possui 
equivalência própria, nem em termos mercantis e muito menos em 
termos humanos; essa espécie de vida cujo valor está fora da economia 
e cujo único equivalente é o tipo de morte que lhe pode ser cominada18.

As políticas da inimizade não reconhecem vítimas, apenas estorvos, espécie atualizada 
de Homo sacer a ser sacrificada facilmente. Poderíamos nomear tal perspectiva de 

18 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade, 68.



de CARVALHO, Alexandre F. «questões para as políticas da inimizade»176

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181
ISSN: 0719-7519

complexo de Chico Mendes ou de Dorothy Stang ou de Marielle Franco, de Bruno 
Pereira ou de Dom Phillips; também pode ser complexo de Chacina da Candelária 
ou de Chacina do Jacarezinho; quem sabe ainda, de Ruanda ou de África do Sul 
ou de Síria ou de Povos Indígenas ou de Palestinos e sucessivamente. Seja como 
for, neste ciclo das políticas de inimizade, de regra, trata-se de uma morte à qual 
ninguém se sente obrigado a reagir. Em vista desse tipo de vida ou desse tipo de 
morte, ninguém sente nenhum senso de responsabilidade ou justiça19.

O hábito de se considerar a vida como algo supérfluo apenas reforça a noção 
de extermínio do outro em forma subvencional da radicalidade política do que se 
considera simples ameaça ao conglomerado do mesmo. A moral das políticas da 
inimizade é escandalosamente imoral e inapelável à dor insepulta. 

O ciclo do ódio não para de se enovelar e de espalhar seus nós por toda parte. 
Poucos infortúnios ainda são considerados injustos. Não há culpa, nem remorso, 
nem reparação. Tampouco existem injustiças que devemos reparar, ou tragédias 
que possamos evitar. Para unir, é preciso necessariamente dividir; e cada vez que 
dizemos «nós», devemos a todo custo excluir alguém, despejá-lo de alguma coisa, 
proceder a algum tipo de confisco20.

3.  É preciso defender a amizade, sem fim

Ora, se amizade é um vínculo psíquico, afetivo, temporal, marcado pelo prazer 
da presença mútua de subjetividades revestidas por afeição, solidariedade, ternura 
e cumplicidade, livres de constrangimentos e partilhas impositivas, investida por 
experimentação sem abusos na relação que se constitui, logo é patente ver na 
amizade uma boa dose de dedicação voluntária perpassada por formas de cuidados 
mútuos e provas de zelo. 

Ainda que em qualquer relação intersubjetiva haja um grau de agonia, 
antagonismo, desconforto, discordância etc., na amizade, as diferenças são campo 
fértil de prova da própria amizade. 

Em Comment vivre ensemble (Como viver juntos), curso proferido por Roland 
Barthes no Collège de France entre 1976 e 197721, é dito que a amizade está 
empenhada na construção inalienável de uma «filoplastia», ou seja, em fazer das 
condições peculiares de seu entorno a matéria plástica de sua composição. A 
filoplastia denota a singularidade das experiências de amizade cujos coeficientes de 
expressão são variáveis conforme cada prova de amizade. A filoplastia equivale às 
singularidades das múltiplas experiências de amizades apresentadas por Foucault 
ao longo de A hermenêutica do sujeito, uma vez que elas serão variáveis mediante o 

19 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade, 68.
20 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade, 70.
21 BARTHES, Roland.  Comment vivre ensemble. Cours et séminaires au Collège de France (1976-1977). Seuil/
IMEC, Paris, 2002.



de CARVALHO, Alexandre F. «questões para as políticas da inimizade» 177

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181

ISSN: 0719-7519

empenho destinado à relação amigável, o que demanda o cuidar da constituição 
da amizade, sem desprender de si mesmo toda uma série de dedicação, exercícios 
e cuidados de si, bem como, mutuamente, da parte do outro. 

Ademais, filoplastia também envolve o que Barthes denominou de 
«idiorritmia selvagem». Se idios significa particular, próprio, o que ritma a amizade 
é a particularidade de sua experimentação. Dando ao mundo outros ritmos 
existenciais, outros contornos afetivos e investimentos de vinculação distintos 
daqueles ritmados pelo neoliberalismo, a amizade inaugura uma idiorritimia 
selvagem, antepondo-se aos ritmos civilizatórios dos mesmos coeficientes 
existenciais vigentes. «Idiorritmo selgavem», nos auxilia compreender Barthes, 
«pode se definir rigorosamente pela ausência de burocracia, nenhum germe de 
um poder estático, nenhuma transmissão (relais) reificada, institucionalizada, 
coisificada entre o indivíduo e o microgrupo».22 

No contexto da hybris adaptativa neoliberal, a amizade tem a chance de se 
transformar no askètérion do idiorritmo, isto é, em um lugar onde se pode praticar 
a ascese constitutiva de si e, tendo no outro amigo, o vínculo possível voltado às 
estratégias de recusa de subjetividades de inimizades.

A experiência da filoplastia, então, delineia-se na proporção de sua 
constituição como prova de vida, no sentido proposto por Foucault. Daniel 
Defert, companheiro de vida de Foucault, fornece preciosa resposta a Alain 
Brossat, quando este o indagou o seguinte: «Pode-se falar, talvez, de uma política 
de amizade em Foucault?»: «Sim, totalmente. Em primeiro lugar, ele tinha uma 
prática da amizade. Penso que este era um dos valores mais fortes de sua vida: uma 
amizade que estava ligada a formas concretas de solidariedade, sem exclusividade 
política»23. 

Mas deste mundo de políticas de inimizade não somos obrigados a fazer o nosso 
mundo. Ao contrário, este mundo é um lugar de provas para as quais podemos 
igualmente criar outras provas, sobretudo na direção de que há vida possível fora 
dos circuitos das políticas de inimizade. A amizade passaria a ser, assim, tanto 
prova quanto experiência e exercício de formas de se viver voltadas a intervir 
onde as cristalizações das relações de poder institucionalizadas, imobilizadas e 
normalizadas.

Nesse caso, porém, ainda levaríamos a bom termo o que Foucault dizia acerca 
das experiências políticas da amizade nas relações homoafetivas, justamente 
por serem exemplos de dissidências filoplásticas. Poderíamos nelas também nos 
inspirar para darmos provas à questão: o que podemos inventar, com a amizade, 
em um mundo de políticas de inimizade? 

Eles estão um diante do outro sem arma, sem palavras de acordo, sem 
nada que lhes garanta os sentidos do movimento que eles levam um 

22 BARTHES, Roland.  Comment vivre ensemble, 77.
23 DEFERT, Daniel. Uma vida política. N-1, São Paulo, 2021, 153.



de CARVALHO, Alexandre F. «questões para as políticas da inimizade»178

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181
ISSN: 0719-7519

para o outro. Eles precisam inventar de A à Z uma relação ainda sem 
forma, que é a amizade: isto é, a soma de todas as coisas por meio das 
quais se pode, um ao outro, dar prazer24.

«O homem: o ar que ele respira, um dia aspira»25. São palavras de René Char. 
Entre respirar políticas de inimizade e de amizade não é tão somente sobre a 
plasticidade do mundo e da vida que damos provas. Em questão estão contornos 
do que escolhemos aspirar para nós mesmos, para os outros, para a vida, o mundo 
e o devir.

4. Questões finais: amizade como prova política de si, do outro e do 
mundo

Como abordei ao longo deste artigo, a amizade não se reduz a uma dimensão 
estritamente relacional ou a um adorno afetivo nas relações humanas. Ela é, antes 
de tudo, uma experiência política de primeira grandeza. E, como toda experiência, 
exige presença, cuidado, zelo e compromisso com a vida que se compartilha – não 
de modo programado, funcional ou normativo, mas na forma de uma invenção 
contínua de vínculos que escapam às relações de poder institucionalizadas e, 
concomitantemente, afeitas ao identitarismo da política de inimizade. 

Em tempos correntes, diante da arquitetura de um mundo submerso nas 
dinâmicas neoliberais da inimizade, que transforma o outro, o diferente, o 
singular em ameaça, em cifra, em ruído a ser silenciado, parece cada vez mais 
urgente nos perguntar: como sustentar relações que não se deixem capturar pela 
gramatologia de poder dos pogroms a separar a vida entre «amigos» e «inimigos»? 
Como a amizade poderia fomentar condições para a emergência de práticas 
políticas inventivas, radicadas na vida comum e não na lógica dos poderes 
institucionalizados? Como ela poderia servir de base para formas de criação de 
modos de ser capazes de desestabilizar a inimizade, a hostilidade banalizada, a 
competição excludente e o cálculo doloso que perpassam o mundo neoliberal? Por 
fim, como cultivar encontros que não sejam prestezas e antecipações da suspeita, 
da mútua vigilância coercitiva, da gestão performativa de identidades a funcionar 
como bomba de fragmentação de ódio? 

Tais indagações, a meu ver, são instrumentos dilatadores de uma incansável 
problematização que aqui apenas tentei insinuar. A amizade, seguramente, 
delineia-se como campo de experiência possível a resistir à redução das relações 
humanas à funcionalidade do mercado de subjetividades. A resistência, nesse 
caso, não é antagonismo frontal, pois serve, em alguma medida, aos marcadores 
identitários da política de inimizade. Trata-se mais de certa capacidade de manter 

24 FOUCAULT, Michel. «De l’amitié comme mode de vie». In Dits et Écrits IV. Gallimard, Paris, 1994b, 163-167. 
25 CHAR, René. 1983. «L’âge cassant». In Oeuvres Complètes. Gallimard, Paris, 1983, 766.



de CARVALHO, Alexandre F. «questões para as políticas da inimizade» 179

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181

ISSN: 0719-7519

vivo um espaço de indeterminação, de suspensão das regras das políticas de 
inimizades, com o preço a se pagar pela abertura da vida ao que não quer encaixar 
nas fronteiras deterministas a reduzir a estrangeiridade em objeto de combate e de 
aniquilação. 

Em alguma medida, tal reflexão permite atualizar uma das perspectivas 
fundamentais apontada por Foucault: «uma das coisas que precisamos preservar, 
a meu ver, é a existência de certa forma de inovação política, de criação política 
e de experimentação política, mas fora dos grandes partidos e do programa 
normal ou banal»26. Diferentemente dessa perspectiva, pressuposta pelos feixes 
de convergência de unificação, na amizade não se trata de encontrar o igual, 
o semelhante, o mesmo. Sendo filoplástica, é de sua feição o sentido variável, 
indeterminado e aberto. Em primeira e última instâncias, a amizade acaba sendo 
a política de acolhimento, por convivência, do dissonante, do que não se reduz 
à familiaridade do identitário. Por isso, a amizade é um exercício de risco e, ao 
mesmo tempo, de confiança radical. Um exercício que se dá no plano do sensível, 
do corpo, da escuta, da palavra, da presença e que, por isso mesmo, desestabiliza 
e indaga os dispositivos que organizam o mundo segundo as lógicas dos «grandes 
partidos e do programa normal» os quais Foucault mencionou. 

Em um dos pontos da pesquisa que Ortega realizou acerca da Amizade e estética 
da existência em Foucault, algo de precioso é mencionado: «A dimensão ético-
transgressiva da amizade consiste na recusa das formas impostas de relacionamento 
e de subjetividade»27. Nas guerras de subjetividades a circunscrever o nosso 
presente, encabeçada pelas políticas de inimizades, a amizade se constitui como 
um contradispositivo. É nesse ponto que a reflexão foucaultiana ressoa com maior 
força: ao destacar que a vida é prova, Foucault nos convoca a pensar a existência 
como uma experiência constantemente em jogo – algo que se experimenta, se 
transforma, se prova e se vive com o outro. A amizade, com efeito, é um modo de 
vida que prova a si mesmo ao se lançar ao mundo como acontecimento ético, na 
direção da criação compartilhada, mas sendo uma dobra do cuidado de si que se 
abre ao cuidado com o outro. 

E se levarmos a sério essa hipótese, de que a amizade é uma forma de prova 
na e de vida, então ela também nos exige coragem. Coragem de sustentar o 
vínculo para além dos pertencimentos programados, dos pactos de identidade, das 
afiliações desvinculantes. Em questão, situa-se uma nova ontologia da convivência. 
E essa convivência, no registro da amizade, não será mais garantida pelos formatos 
tradicionais de representação, nem pelas instituições que organizam a sociabilidade 
segundo as políticas de inimizades. Ela emerge das provas de amizade na vida, 
para outra vida. Assim, a amizade tende a ser prática de subjetivação a escapar 
do modelo do sujeito instrumentalizado, inclusive pelas demandas funcionais do 

26 FOUCAULT, Michel. «Michel Foucault, une interview: sexe, povoir et la politique de l’identité», 746.
27 ORTEGA, Francisco. Amizade e estética da existência em Foucault. Graal, Rio de Janeiro, 1999, 170.



de CARVALHO, Alexandre F. «questões para as políticas da inimizade»180

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181
ISSN: 0719-7519

neoliberalismo. Ao invés da performance da individualidade triunfante, ela sustenta 
a vulnerabilidade vincular, porém, como aposta no cuidado de si e do outro no 
âmbito da reciprocidade do gesto político. Portanto, a amizade não apenas resiste 
ao mundo da inimizade. Ela também aponta para o que poderia vir a ser uma 
outra política de vida, uma política da partilha, do sensível e do indeterminado, 
enfim, uma política da amizade. 



de CARVALHO, Alexandre F. «questões para as políticas da inimizade» 181

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 169-181

ISSN: 0719-7519

Bibliografia

BARTHES, Roland. Comment vivre ensemble. Cours et séminaires au Collège de 
France (1976-1977). Seuil/IMEC, Paris, 2002.

BERARDI, Franco. Asesinato masivo y suicídio. Akal, Madrid, 2015.

BERARDI, Franco. «O pensamento crítico morreu». In O jornal econômico, 
17 de junho 2018. Disponível em [https://jornaleconomico.pt/
noticias/franco-berardi-o-pensamento-critico-morreu-321558#.
WyvMrbZf3dm]. Acesso em 26 de jun. de 2022.

CHAR, René. 1983. «L’âge cassant». In Oeuvres Complètes. Gallimard, Paris, 1983.

DEFERT, Daniel. Uma vida política. N-1, São Paulo, 2021.

DOSSE, François. Amitiés philosophiques. Odile Jacob, Paris, 2021. 

FOUCAULT, Michel. «Michel Foucault, une interview: sexe, povoir et la politique 
de l’identité». In Dits et Écrits IV. Gallimard, Paris, 1994a, 735-746. 

FOUCAULT, Michel. «De l’amitié comme mode de vie». In Dits et Écrits IV. 
Gallimard, Paris, 1994b, 163-167. 

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Trad. de Salma Tannus Muchail e 
Márcio Alves da Fonseca. Martins Fontes, São Paulo, 2004.

GUATTARI, Félix. De la schizoanalyse institutionnelle. Saint-Germain-la-Blanche-
Herbe. Institut Mémoires de l’Édition Contemporaine. IMEC, GTR 
28.14. Arquivo consultado em 1 jun. 2022.

ORTEGA, Francisco. Amizade e estética da existência em Foucault. Graal, Rio 
de Janeiro, 1999.

PONTALIS, Jean-Bertrand Lefebvre; LAPLANCHE, Jean. Vocabulário da 
psicanálise. Martins Fontes, São Paulo, 2016. 


