158

antropoldgica  como  interpretacion
preponderante del hombre. A Foucault le
interesard, desde su “infancia filoséfica’, la
finitud. La antropologia no se prestaba a tal
proyecto, por lo que esbozé valoraciones
que, mds adelante, lo empujarfan a
plantear la muerte del autor.

Hace poco mds de un afio resené
Ludwig Binswanger y el andlisis existencial
y, en ella, me preguntaba la pertinencia
de publicar manuscritos que nunca se
pensaron como libros. En consecuencia,
quisiera resaltar una valfa adicional de
Devenir Foucault, apoydndome en el texto
de Marcelo Raffin titulado “Ciencia,
discurso,  problematizacién”,  porque
encuentro reflexiones andlogas a las que
expuse con anterioridad, en aquella
resefia: los documentos que se compilan
y publican, no fueron
producciones discursivas elaboradas para

actualmente,

divulgarse. Empero, comparto, con el
resto de autores, de cada capitulo, una
cavilacién més profunda, posibilitada tras
leer el compendio de Castro y Colombo:
la obra de Foucault, gracias a las novedades
editoriales, permite ser pensada en un
marco conceptual de mayor amplitud.
Gracias a la “nueva obra’, podemos
pintar un retrato méds completo de la vida
intelectual de Foucault que, hasta hace
diez afios, tenfa vacios notables y escollos
dificiles de sortear.

Gracias  a Foucault, en
principio, se puede tener evidencia de la

Devenir

primera oleada de repercusiones suscitadas
por los escritos del joven Foucault. Para
Latinoamérica, los Cuadernos de Filosofia
Latinoamericana publicaron, a inicios de
afio, un dossier especial titulado “Michel
Foucault en Latinoamérica: 40 anos de
ontologfas del presente”. No obstante, el
libro y la revista dejan un hueco que atin
es necesario medir: la acogida del primer
Foucault en México. Esa serd una tarea
que investigadores mexicanos tendremos

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025
ISSN: 0719-7519

Reserias

que emprender; pero es un camino mds
terso porque ya tenemos el ejemplo del
proyecto encabezado por Rodrigo Castro
y Agustin Colombo.

En suma, Devenir Foucault, ademas de
cumplir con dar cuenta de la primera ola
receptora del joven Foucault, incentiva, ala
vez que cautiva, a que los lectores mexicanos
el desafio de

propia interpretacién de los problemas

asumamos dar nuestra

planteados por el primer Foucault. Para
ello, hard falta indudablemente, conseguir
las obras que, de momento, no han llegado
a nuestro pafs. Pero, llegado el tiempo,
podremos ejemplificar una segunda ola
receptora, transatldntica, del pensamiento
foucaultiano juvenil.

BeEnjAMIN MARIN MENESES

EL Dpiscurso FiLosOFico. MICHEL
Foucaurr. BueNos AIRES: SIGLO XXI,
2025.

La presente obra de Michel Foucault,
inédita hasta 2023 y traducida por
primera vez al espanol en esta edicién,
representa un nuevo horizonte en la
comprensién del pensamiento del
filésofo francés. Podemos decir que
esta obra, escrita a lo largo de 1966,
se gesté en uno de los momentos
mds fundamentales para el fildsofo
francés: por un lado, El discurso
Silosdfico se fragué al calor del éxito
— vy la controversia — suscitados por
Las palabras y las cosas, publicada

ese mismo afio y con una profunda



Reserias

difusién a lo largo de Francia,
produciendo una serie de importantes
cuestionamientos y preocupaciones —
tanto a un nivel metodolégico como
filoséfico —que quedaron plasmados
en esta obra inmediatamente
posterior; por otro lado, Foucault,
que en ese momento se encontraba
como profesor de Psicologia en la
Universidad de Clermont-Ferrand,
estaba buscando acceder a la cdtedra
de Filosoffa de la Universidad de
Tanez, la cual obtendria ese mismo
afio y donde ejercié por primera vez
como profesor de esa disciplina. Sin
embargo, este manuscrito nunca
fue publicado en vida, y muchas de
las cuestiones surgidas a rafz de Las
palabras y las cosas fueron respondidas
en 1969 en La arqueologia del saber a
partir de un enfoque distinto.

El discurso filosdfico se divide en
quince capitulos distribuidos a lo
largo de tres partes. En esta edicién
también se recogen varios extractos
de los cuadernos escritos por Foucault
entre julio y octubre de 1966. La obra
cuenta con una Situacién desarrollada
por Orazio Irrera y Daniele Lorenzini.

El discurso filosdfico inicia con un
primer acercamiento por parte de
Foucault a la tarea que, quizd desde
Nietzsche, habrfa atribuido
a la filosoffa: diagnosticar (p. 29).

Esta cuestién se torna especialmente

se le

importante si consideramos el contexto
intelectual de la época, pues a lo largo
de la década de 1950 y 1960 el debate
acerca del estatus de la filosofia se torné
en uno de los asuntos recurrentes

dentro de la élite intelectual y

159

universitaria francesa. A esta cuestién,

Foucault aportard una respuesta
original para la época: esta serfa «un
discurso especifico e histéricamente
determinado,

funciones particulares que el método

caracterizado  por

arqueoldgico se propone estudiar»
(Irrera & Lorenzini, 2025, p. 273).

Para desarrollar esto, Foucault
primero busca definir «ese hoy con
el que se las ve” y al cual “debe su
definicién y razén de ser» (p. 35).
Para ello, el fildsofo francés establece
en primer lugar una analogia entre
el discurso filoséfico y cotidiano.
Segin Foucaulg, el discurso cotidiano
establece necesariamente una
relacién “muda” con una triada no
lingiiistica referente a un «yo-aqui-
en este momento» (p. 36) — a lo
que denominard “ahora” — y a la
que referencia continuamente. Sin
embargo, el discurso filoséfico guarda
una clase de relacién radicalmente
distinta con ese “ahora” — que se
materializa en un primer nivel de
andlisis — y que al mismo tiempo
especifica sus funciones especificas
— permitiendo un segundo nivel de
andlisis. Para especificar esa diferencia,
Foucault pondrd en contraste las
caracteristicas especificas del discurso
filoséfico con el discurso cientifico,
literario, cotidiano y religioso.

Fl discurso cientifico nunca se vale
de un “ahora” extralingiiistico, sino
que se constituye por una serie de
elementos que ya han sido definidos
por su propio discurso (p. 37). El
discurso filoséfico, por el contrario, no
puede prescindir ni de ese ahora ni de

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Ndamero 19, diciembre 2025
ISSN: 0719-7519



160

ese sujeto filosofante que lo enuncia, y
es a través de la funcion de justificacion
que es capaz de enlazar el discurso con
ese ahora, al mismo tiempo externo,
pero isocronico al discurso. En el caso
del discurso de ficcién o literario,
este se realiza en un ahora que no es
en ningfm caso externo, sino que
es creado por el propio discurso y
remite continuamente a este. Por el
contrario, la filosoffa, que necesita
de ese ahora que la rodee (p. 55) y
al que referencia continuamente, se
sirve de la interpretacién para mostrar
de qué manera el discurso es capaz de
articularse con ese ahora. Con respecto
al discurso cotidiano, la filosoffa se
diferencia de este a partir de la critica,
consistente en la mostracién de la
existencia de un discurso subyacente
a lo no discursivo y la exposicién
de la ingenuidad implicita del resto
de discursos (p. 80). Por dltimo, el
discurso religioso, que harfa referencia
a una Palabra exterior y anterior a
este, queda diferenciado del discurso
filosofico a partir del comentario, que
busca mostrar cémo ese discurso, atado
a su ahora, es capaz de enunciar verdad.

Para poder satisfacer estas exigencias
funcionales, cada una de las funciones
discursivas dio lugar a una pareja de
construcciones — excluyentes entre
si -y que daria lugar a un tercer nivel
de andlisis: la funcidn de justificacién
dio lugar a una teoria de develamiento
o una teoria de la manifestacion; la
interpretacidn a un andlisis genético
o una bisqueda del sentido; la critica
a una explicacion de la apariencia
revelacion  del

0 una inconsciente;

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025
ISSN: 0719-7519

Reserias

y el comentario a una recopilacion

enciclopédica o una  recuperacion
progresiva de la memoria. En un cuarto
y quinto nivel de andlisis arqueoldgico,
respectivamente, Foucault identifica,
por un lado, las grandes tareas que han
atado a todas las iniciativas filoséficas
— «enunciacién del logos, cambio del
mundo cotidiano, descubrimiento
de una significacién fundamental y
originaria, teorfa del sujeto» (p. 104)
-y, por otro lado, lo que denomina
unidades sintdcticas (p. 129) las cuales,
a partir de una serie de problemdticas
y coacciones, permite u obliga que
las funciones, las construcciones
discursivas y grandes tareas se enlacen
entre si. Si bien los objetos de estas dos
tltimas formas de andlisis no son para
Foucault condiciones de posibilidad
del discurso filoséfico, s7 corresponden
a aquello que entiende como el
elemento visible de la filosofia (p. 104).

Todas estas singularidades del
discurso filoséfico quedan situadas
por Foucault entre el siglo XVII y
XX, y son dividas en dos modalidades
distintas — cerradas sobre si mismas
— que se reparten entre Descartes,
Kant, y Nietzsche. En el siglo XVII,
con Descartes, aquellos objetos
ofrecidos por la metaphysica specialis
— Dios, alma, mundo — que hasta
ese momento se daban desde fuera a
la filosoffa pasaron a convertirse en
elementos funcionales (p. 109) del
discurso, y por ello mismo, encadend
a todo discurso filoséfico cldsico
bajo la sombra de una «metafisica
de la representacién» (p. 114). Sin

embargo, a partir de Kant y su critica



Reserias

radical a la metafisica, Dios, alma y
mundo se convierten en inaccesibles
Kant,
constituirfa segin este planteamiento

al conocimiento. que se
como el punto de desplazamiento
entre el primer y el segundo modelo
filoséfico (p. 149), da lugar a una
nueva forma de ontologfa consistente
en una teorfa del objeto tal y como
se da en la experiencia (p. 114), el
fenémeno. Como consecuencia de
esto, el ahora y el sujeto filosofante
que podia llegar a estar sustentado en
el discurso filoséfico cldsico desde una
metafisica de la representacion se torna
ahora en manifestacién fenoménica
(pp. 146-147) v, a partir de ello, esta
nueva ontologia del fenémeno busca
«determinar al ser finito del hombre
que se manifiesta o se oculta debajo
de la descripcién de los fenémenos»
(Irrera & Lorenzini, p. 283). Es decir,
que al igual que en Las palabras y las
cosas, el discurso filoséfico moderno
queda envuelto en una analitica de la
finicud (Foucault, 2022, p. 325).

Sin  embargo, esta
modalidad  del

serfa, segin Foucault, victima de

segunda
discurso filoséfico

una nueva mutacién producida por
Nietzsche, rompiendo con la forma
del discurso filoséfico moderno. A
partir del filésofo alemdn, la filosoffa
tiende a disolverse, a perder las
funciones y condicionantes anteriores,
y pasar a tener como tarea «decir cudl
es ese acontecimiento, esa apertura no
nombrada dentro de la cual habla»
(p- 183). A partir del nibilismo y la
muerte de Dios, la filosoffa queda
sin objetos, por lo que no necesita

161

decir verdad alguna y, por tanto, no
necesita justificacién. Convirtiéndose
la filosofia en retorno, esta recomienza
continuamentey porlo que no necesita
de la interpretacion para establecer una
relacién con la verdad. Si la filosoffa es
olvido, no tiene por qué ser critica para
resaltar lo implicito. Finalmente, si la
filosofia es escucha de lo que vendrd (p.
190) pierde su funcién de comentario
desde el cual interpretaba el sentido.
La filosoffa pasa a quedar entre los
intersticios (Irrera & Lorenzini, p.
287) del resto de discursos y solo
puede hablar desde sus extremos.

A partir de esto, Foucault destaca
dos efectos que son consecuencia
de la irrupcién del pensamiento
nietzscheano y que afectan de manera
directa a la arqueologia, método que
el filésofo francés enmarca dentro
de la nueva forma de filosofia como
habia

propuesto. Por un lado, la arqueologia

diagnéstico que Nietzsche
da cuenta de los principales intentos
posnietzscheanos  de  dar  una
respuesta a la descomposicién del
método filoséfico. Estas filosoffas —
el positivismo 16gico, la ontologia, la
descripcién de la vivencia y el andlisis
de las estructuras — intentarfan, sin
éxito, dar una respuesta coherente a la
cuestién acerca dela filosofia, pero cada
una terminarfa acercindose a alguno
de los discursos que anteriormente
se habia opuesto (p. 207), confiando
por igual en el mito de «un lenguaje
sin fecha» (p. 209). Unicamente la
fenomenologfa cartesiano-husserliana,
como quinta opcidn, habria intentado
con mayor acierto «recuperar la

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Ndamero 19, diciembre 2025
ISSN: 0719-7519



162

filosofia en su totalidad» (p. 216). Sin
embargo, cae en el error de intentar
indefinida el
discurso filosdfico en vez de aceptar
definitivamente su  discontinuidad
histérica y «situar la cuestién de las
condiciones de posibilidad de la
filosofia dentro del espacio todavia
incierto y mévil definido por la nueva
disposicién general de los discursos»
(Irrera & Lorenzini, p. 291).

Esto tltimo conecta las condiciones
de posibilidad de filosofar

directamente con la arqueologfa,

retomar de manera

hoy

llevindonos al  segundo  efecto
Nietzsche y a los tres tltimos capitulos
de la obra. Para Foucault, la mutacién
que caracteriza la  disposicién
general de nuestros discursos es la
conformacién del archivo integral (p.
225). Segan El discurso filosdfico, en
toda cultura hay una red de relaciones
conformadas a diferentes niveles que
van mis alld de los discursos, que se
mueve en el intersticio de estos (p.
225) y que, regulando la circulacién y
conservacién de los mismos discursos
(Irrera & Lorenzini, p. 292), define
aquello que efectivamente se puede
decir. A esto Foucault lo denomina
archivo. Ahora bien, en el plano
del propio discurso también se dan
coacciones (p. 229) que corresponden
a su legalidad interna y la organizacién
de los enunciados, y que se relaciona
de manera reciproca con el archivo.
Esto da lugar a una realidad de doble
rostro, la del archivo-discurso (p. 292),
la cual serd el objeto de estudio de la
arqueologfa (pp. 234-235).

Para Foucault esta realidad impone a

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025

ISSN: 0719-7519

Reserias

cada cultura aquello que es posible ser
enunciado, y por lo tanto no permite
atravesarlo ni configurar una etnologfa
(p. 238) general propia. Sin embargo,
para el fildsofo francés, si se pueden
realizar investigaciones parciales que
nos lleven, al menos, a identificar
aquellas mutaciones caracterizadas por
la doble ruptura del archivo-discurso.
A partir de ello Foucault desarrolla
una serie de mutaciones que recorren
la historia occidental desde el siglo
VIII a.C. hasta el siglo XIX. Fue
precisamente en el siglo XIX donde se
dio la mutacién del archivo integral,
que se diferencia porque el archivo ya
no discrimina o selecciona discursos,
sino que ahora se encuentra como lugar
de yuxtaposicion (p. 253) de estos. El
horizonte del archivo se vuele incierto
y los actos que daban origen a los actos
de habla han quedado desconectados
del propio, convirtiéndose este en
la condicién de posibilidad de toda
realidad y experiencia. La capacidad de
convertir algo en discurso se convierte
en propiedad misma del discurso (p.
257), lo que nos deja en un nivel donde
la realidad no existe fuera del discurso,
y este, en cuanto que la discursividad
es dependiente de lo mismo que la
enuncia, define la realidad.
A modo de

consideramos que hay ciertos aspectos

conclusién,

de la obra que deben ser sefalados y
que se posicionan en relacién directa
con el resto del corpus foucualtiano:
primero, el concepto de discurso
varfa radicalmente con respecto a Las
palabras y las cosas, para quedar en
un segundo plano en La arqueologia



Reserias

del saber; segundo, y en relacién
con lo anterior, El discurso filosdfico
se muestra como una obra bisagra
entre la obra de 1966 — pues es una
arqueologfa de la filosoffa occidental
— y abre los planteamientos de la
obra de 1969; tercero y dltimo,
se evidencia que el aspecto mds
puramente filoséfico del pensamiento
de Foucault no se dio Gnicamente en
sus ultimos anos, sino que se mantiene
constante desde el curso de La cuestién
antropoldgica y continuando en este
libro. Esta “nueva” obra nos permite
— 0 quizd nos obliga — a reformular
numerosas preguntas acerca de lo
que, hasta ahora, se ha contemplado
en relacién con el pensamiento de
Foucault, pero también exige que las
mismas herramientas que aporta sean
utilizadas para lo que, precisamente,
fueron elaboradas por el fildsofo
francés: realizar un diagndstico de
nuestra actualidad.

Bibliografia

FOUCAULT, Michel. Las palabras y
las cosas. Trad. Elsa Cecilia Frost. Siglo
Veintiuno, Madrid, 2023.
FOUCAULT, Michel. La cuestion
antropoldgica. Una  historia de la
pregunta por el hombre. Curso de 1954-
1955. Trad. Horacio Pons. Siglo
Veintiuno, Madrid, 2024.

JUAN SERRANO MEDINA

163

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Ndamero 19, diciembre 2025
ISSN: 0719-7519



