
Reseñas158

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025
ISSN: 0719-7519

antropológica como interpretación 
preponderante del hombre. A Foucault le 
interesará, desde su “infancia filosófica”, la 
finitud. La antropología no se prestaba a tal 
proyecto, por lo que esbozó valoraciones 
que, más adelante, lo empujarían a 
plantear la muerte del autor. 

Hace poco más de un año reseñé 
Ludwig Binswanger y el análisis existencial 
y, en ella, me preguntaba la pertinencia 
de publicar manuscritos que nunca se 
pensaron como libros. En consecuencia, 
quisiera resaltar una valía adicional de 
Devenir Foucault, apoyándome en el texto 
de Marcelo Raffin titulado “Ciencia, 
discurso, problematización”, porque 
encuentro reflexiones análogas a las que 
expuse con anterioridad, en aquella 
reseña: los documentos que se compilan 
y publican, actualmente, no fueron 
producciones discursivas elaboradas para 
divulgarse. Empero, comparto, con el 
resto de autores, de cada capítulo, una 
cavilación más profunda, posibilitada tras 
leer el compendio de Castro y Colombo: 
la obra de Foucault, gracias a las novedades 
editoriales, permite ser pensada en un 
marco conceptual de mayor amplitud. 
Gracias a la “nueva obra”, podemos 
pintar un retrato más completo de la vida 
intelectual de Foucault que, hasta hace 
diez años, tenía vacíos notables y escollos 
difíciles de sortear.

Gracias a Devenir Foucault, en 
principio, se puede tener evidencia de la 
primera oleada de repercusiones suscitadas 
por los escritos del joven Foucault. Para 
Latinoamérica, los Cuadernos de Filosofía 
Latinoamericana publicaron, a inicios de 
año, un dossier especial titulado “Michel 
Foucault en Latinoamérica: 40 años de 
ontologías del presente”. No obstante, el 
libro y la revista dejan un hueco que aún 
es necesario medir: la acogida del primer 
Foucault en México. Esa será una tarea 
que investigadores mexicanos tendremos 

que emprender; pero es un camino más 
terso porque ya tenemos el ejemplo del 
proyecto encabezado por Rodrigo Castro 
y Agustín Colombo. 

En suma, Devenir Foucault, además de 
cumplir con dar cuenta de la primera ola 
receptora del joven Foucault, incentiva, a la 
vez que cautiva, a que los lectores mexicanos 
asumamos el desafío de dar nuestra 
propia interpretación de los problemas 
planteados por el primer Foucault. Para 
ello, hará falta indudablemente, conseguir 
las obras que, de momento, no han llegado 
a nuestro país. Pero, llegado el tiempo, 
podremos ejemplificar una segunda ola 
receptora, transatlántica, del pensamiento 
foucaultiano juvenil.

Benjamín Marín Meneses

El discurso filosófico. Michel 
Foucault. Buenos Aires: Siglo xxi, 
2025. 

La presente obra de Michel Foucault, 
inédita hasta 2023 y traducida por 
primera vez al español en esta edición, 
representa un nuevo horizonte en la 
comprensión del pensamiento del 
filósofo francés. Podemos decir que 
esta obra, escrita a lo largo de 1966, 
se gestó en uno de los momentos 
más fundamentales para el filósofo 
francés: por un lado, El discurso 
filosófico se fraguó al calor del éxito 
– y la controversia – suscitados por 
Las palabras y las cosas, publicada 
ese mismo año y con una profunda 



Reseñas 159

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025

ISSN: 0719-7519

difusión a lo largo de Francia, 
produciendo una serie de importantes 
cuestionamientos y preocupaciones – 
tanto a un nivel metodológico como 
filosófico –que quedaron plasmados 
en esta obra inmediatamente 
posterior; por otro lado, Foucault, 
que en ese momento se encontraba 
como profesor de Psicología en la 
Universidad de Clermont-Ferrand, 
estaba buscando acceder a la cátedra 
de Filosofía de la Universidad de 
Túnez, la cual obtendría ese mismo 
año y donde ejerció por primera vez 
como profesor de esa disciplina. Sin 
embargo, este manuscrito nunca 
fue publicado en vida, y muchas de 
las cuestiones surgidas a raíz de Las 
palabras y las cosas fueron respondidas 
en 1969 en La arqueología del saber a 
partir de un enfoque distinto.

El discurso filosófico se divide en 
quince capítulos distribuidos a lo 
largo de tres partes. En esta edición 
también se recogen varios extractos 
de los cuadernos escritos por Foucault 
entre julio y octubre de 1966. La obra 
cuenta con una Situación desarrollada 
por Orazio Irrera y Daniele Lorenzini. 

El discurso filosófico inicia con un 
primer acercamiento por parte de 
Foucault a la tarea que, quizá desde 
Nietzsche, se le habría atribuido 
a la filosofía: diagnosticar (p. 29). 
Esta cuestión se torna especialmente 
importante si consideramos el contexto 
intelectual de la época, pues a lo largo 
de la década de 1950 y 1960 el debate 
acerca del estatus de la filosofía se tornó 
en uno de los asuntos recurrentes 
dentro de la élite intelectual y 

universitaria francesa. A esta cuestión, 
Foucault aportará una respuesta 
original para la época: esta sería «un 
discurso específico e históricamente 
determinado, caracterizado por 
funciones particulares que el método 
arqueológico se propone estudiar» 
(Irrera & Lorenzini, 2025, p. 273). 

Para desarrollar esto, Foucault 
primero busca definir «ese hoy con 
el que se las ve” y al cual “debe su 
definición y razón de ser» (p. 35). 
Para ello, el filósofo francés establece 
en primer lugar una analogía entre 
el discurso filosófico y cotidiano. 
Según Foucault, el discurso cotidiano 
establece necesariamente una 
relación “muda” con una tríada no 
lingüística referente a un «yo-aquí-
en este momento» (p. 36) – a lo 
que denominará “ahora” – y a la 
que referencia continuamente. Sin 
embargo, el discurso filosófico guarda 
una clase de relación radicalmente 
distinta con ese “ahora” – que se 
materializa en un primer nivel de 
análisis – y que al mismo tiempo 
especifica sus funciones específicas 
– permitiendo un segundo nivel de 
análisis. Para especificar esa diferencia, 
Foucault pondrá en contraste las 
características específicas del discurso 
filosófico con el discurso científico, 
literario, cotidiano y religioso. 

 El discurso científico nunca se vale 
de un “ahora” extralingüístico, sino 
que se constituye por una serie de 
elementos que ya han sido definidos 
por su propio discurso (p. 37). El 
discurso filosófico, por el contrario, no 
puede prescindir ni de ese ahora ni de 



Reseñas160

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025
ISSN: 0719-7519

ese sujeto filosofante que lo enuncia, y 
es a través de la función de justificación 
que es capaz de enlazar el discurso con 
ese ahora, al mismo tiempo externo, 
pero isocrónico al discurso. En el caso 
del discurso de ficción o literario, 
este se realiza en un ahora que no es 
en ningún caso externo, sino que 
es creado por el propio discurso y 
remite continuamente a este. Por el 
contrario, la filosofía, que necesita 
de ese ahora que la rodee (p. 55) y 
al que referencia continuamente, se 
sirve de la interpretación para mostrar 
de qué manera el discurso es capaz de 
articularse con ese ahora. Con respecto 
al discurso cotidiano, la filosofía se 
diferencia de este a partir de la crítica, 
consistente en la mostración de la 
existencia de un discurso subyacente 
a lo no discursivo y la exposición 
de la ingenuidad implícita del resto 
de discursos (p. 80). Por último, el 
discurso religioso, que haría referencia 
a una Palabra exterior y anterior a 
este, queda diferenciado del discurso 
filosófico a partir del comentario, que 
busca mostrar cómo ese discurso, atado 
a su ahora, es capaz de enunciar verdad.

Para poder satisfacer estas exigencias 
funcionales, cada una de las funciones 
discursivas dio lugar a una pareja de 
construcciones – excluyentes entre 
sí  - y que daría lugar a un tercer nivel 
de análisis: la función de justificación 
dio lugar a una teoría de develamiento 
o una teoría de la manifestación; la 
interpretación a un análisis genético 
o una búsqueda del sentido; la crítica 
a una explicación de la apariencia 
o una revelación del inconsciente; 

y el comentario a una recopilación 
enciclopédica o una recuperación 
progresiva de la memoria. En un cuarto 
y quinto nivel de análisis arqueológico, 
respectivamente, Foucault identifica, 
por un lado, las grandes tareas que han 
atado a todas las iniciativas filosóficas 
– «enunciación del logos, cambio del 
mundo cotidiano, descubrimiento 
de una significación fundamental y 
originaria, teoría del sujeto» (p. 104) 
– y, por otro lado, lo que denomina 
unidades sintácticas (p. 129) las cuales, 
a partir de una serie de problemáticas 
y coacciones, permite u obliga que 
las funciones, las construcciones 
discursivas y grandes tareas se enlacen 
entre sí. Si bien los objetos de estas dos 
últimas formas de análisis no son para 
Foucault condiciones de posibilidad 
del discurso filosófico, sí corresponden 
a aquello que entiende como el 
elemento visible de la filosofía (p. 104).

 Todas estas singularidades del 
discurso filosófico quedan situadas 
por Foucault entre el siglo XVII y 
XX, y son dividas en dos modalidades 
distintas – cerradas sobre sí mismas 
– que se reparten entre Descartes, 
Kant, y Nietzsche. En el siglo XVII, 
con Descartes, aquellos objetos 
ofrecidos por la metaphysica specialis 
– Dios, alma, mundo – que hasta 
ese momento se daban desde fuera a 
la filosofía pasaron a convertirse en 
elementos funcionales (p. 109) del 
discurso, y por ello mismo, encadenó 
a todo discurso filosófico clásico 
bajo la sombra de una «metafísica 
de la representación» (p. 114). Sin 
embargo, a partir de Kant y su crítica 



Reseñas 161

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025

ISSN: 0719-7519

radical a la metafísica, Dios, alma y 
mundo se convierten en inaccesibles 
al conocimiento. Kant, que se 
constituiría según este planteamiento 
como el punto de desplazamiento 
entre el primer y el segundo modelo 
filosófico (p. 149), da lugar a una 
nueva forma de ontología consistente 
en una teoría del objeto tal y como 
se da en la experiencia (p. 114), el 
fenómeno. Como consecuencia de 
esto, el ahora y el sujeto filosofante 
que podía llegar a estar sustentado en 
el discurso filosófico clásico desde una 
metafísica de la representación se torna 
ahora en manifestación fenoménica 
(pp. 146-147) y, a partir de ello, esta 
nueva ontología del fenómeno busca 
«determinar al ser finito del hombre 
que se manifiesta o se oculta debajo 
de la descripción de los fenómenos» 
(Irrera & Lorenzini, p. 283). Es decir, 
que al igual que en Las palabras y las 
cosas, el discurso filosófico moderno 
queda envuelto en una analítica de la 
finitud (Foucault, 2022, p. 325). 

Sin embargo, esta segunda 
modalidad del discurso filosófico 
sería, según Foucault, víctima de 
una nueva mutación producida por 
Nietzsche, rompiendo con la forma 
del discurso filosófico moderno. A 
partir del filósofo alemán, la filosofía 
tiende a disolverse, a perder las 
funciones y condicionantes anteriores, 
y pasar a tener como tarea «decir cuál 
es ese acontecimiento, esa apertura no 
nombrada dentro de la cual habla» 
(p. 183). A partir del nihilismo y la 
muerte de Dios, la filosofía queda 
sin objetos, por lo que no necesita 

decir verdad alguna y, por tanto, no 
necesita justificación. Convirtiéndose 
la filosofía en retorno, esta recomienza 
continuamente y por lo que no necesita 
de la interpretación para establecer una 
relación con la verdad. Si la filosofía es 
olvido, no tiene por qué ser crítica para 
resaltar lo implícito. Finalmente, si la 
filosofía es escucha de lo que vendrá (p. 
190) pierde su función de comentario 
desde el cual interpretaba el sentido. 
La filosofía pasa a quedar entre los 
intersticios (Irrera & Lorenzini, p. 
287) del resto de discursos y solo 
puede hablar desde sus extremos. 

A partir de esto, Foucault destaca 
dos efectos que son consecuencia 
de la irrupción del pensamiento 
nietzscheano y que afectan de manera 
directa a la arqueología, método que 
el filósofo francés enmarca dentro 
de la nueva forma de filosofía como 
diagnóstico que Nietzsche había 
propuesto. Por un lado, la arqueología 
da cuenta de los principales intentos 
posnietzscheanos de dar una 
respuesta a la descomposición del 
método filosófico. Estas filosofías – 
el positivismo lógico, la ontología, la 
descripción de la vivencia y el análisis 
de las estructuras – intentarían, sin 
éxito, dar una respuesta coherente a la 
cuestión acerca de la filosofía, pero cada 
una terminaría acercándose a alguno 
de los discursos que anteriormente 
se había opuesto (p. 207), confiando 
por igual en el mito de «un lenguaje 
sin fecha» (p. 209). Únicamente la 
fenomenología cartesiano-husserliana, 
como quinta opción, habría intentado 
con mayor acierto «recuperar la 



Reseñas162

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025
ISSN: 0719-7519

filosofía en su totalidad» (p. 216). Sin 
embargo, cae en el error de intentar 
retomar de manera indefinida el 
discurso filosófico en vez de aceptar 
definitivamente su discontinuidad 
histórica y «situar la cuestión de las 
condiciones de posibilidad de la 
filosofía dentro del espacio todavía 
incierto y móvil definido por la nueva 
disposición general de los discursos» 
(Irrera & Lorenzini, p. 291). 

Esto último conecta las condiciones 
de posibilidad de filosofar hoy 
directamente con la arqueología, 
llevándonos al segundo efecto 
Nietzsche y a los tres últimos capítulos 
de la obra. Para Foucault, la mutación 
que caracteriza la disposición 
general de nuestros discursos es la 
conformación del archivo integral (p. 
225). Según El discurso filosófico, en 
toda cultura hay una red de relaciones 
conformadas a diferentes niveles que 
van más allá de los discursos, que se 
mueve en el intersticio de estos (p. 
225) y que, regulando la circulación y 
conservación de los mismos discursos 
(Irrera & Lorenzini, p. 292), define 
aquello que efectivamente se puede 
decir. A esto Foucault lo denomina 
archivo. Ahora bien, en el plano 
del propio discurso también se dan 
coacciones (p. 229) que corresponden 
a su legalidad interna y la organización 
de los enunciados, y que se relaciona 
de manera recíproca con el archivo. 
Esto da lugar a una realidad de doble 
rostro, la del archivo-discurso (p. 292), 
la cual será el objeto de estudio de la 
arqueología (pp. 234-235).

Para Foucault esta realidad impone a 

cada cultura aquello que es posible ser 
enunciado, y por lo tanto no permite 
atravesarlo ni configurar una etnología 
(p. 238) general propia. Sin embargo, 
para el filósofo francés, sí se pueden 
realizar investigaciones parciales que 
nos lleven, al menos, a identificar 
aquellas mutaciones caracterizadas por 
la doble ruptura del archivo-discurso. 
A partir de ello Foucault desarrolla 
una serie de mutaciones que recorren 
la historia occidental desde el siglo 
VIII a.C. hasta el siglo XIX. Fue 
precisamente en el siglo XIX donde se 
dio la mutación del archivo integral, 
que se diferencia porque el archivo ya 
no discrimina o selecciona discursos, 
sino que ahora se encuentra como lugar 
de yuxtaposición (p. 253) de estos. El 
horizonte del archivo se vuele incierto 
y los actos que daban origen a los actos 
de habla han quedado desconectados 
del propio, convirtiéndose este en 
la condición de posibilidad de toda 
realidad y experiencia. La capacidad de 
convertir algo en discurso se convierte 
en propiedad misma del discurso (p. 
257), lo que nos deja en un nivel donde 
la realidad no existe fuera del discurso, 
y este, en cuanto que la discursividad 
es dependiente de lo mismo que la 
enuncia, define la realidad.

A modo de conclusión, 
consideramos que hay ciertos aspectos 
de la obra que deben ser señalados y 
que se posicionan en relación directa 
con el resto del corpus foucualtiano: 
primero, el concepto de discurso 
varía radicalmente con respecto a Las 
palabras y las cosas, para quedar en 
un segundo plano en La arqueología 



Reseñas 163

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025

ISSN: 0719-7519

del saber; segundo, y en relación 
con lo anterior, El discurso filosófico 
se muestra como una obra bisagra 
entre la obra de 1966 – pues es una 
arqueología de la filosofía occidental 
– y abre los planteamientos de la 
obra de 1969; tercero y último, 
se evidencia que el aspecto más 
puramente filosófico del pensamiento 
de Foucault no se dio únicamente en 
sus últimos años, sino que se mantiene 
constante desde el curso de La cuestión 
antropológica y continuando en este 
libro. Esta “nueva” obra nos permite 
– o quizá nos obliga – a reformular 
numerosas preguntas acerca de lo 
que, hasta ahora, se ha contemplado 
en relación con el pensamiento de 
Foucault, pero también exige que las 
mismas herramientas que aporta sean 
utilizadas para lo que, precisamente, 
fueron elaboradas por el filósofo 
francés: realizar un diagnóstico de 
nuestra actualidad. 

Bibliografía
FOUCAULT, Michel. Las palabras y 
las cosas. Trad. Elsa Cecilia Frost. Siglo 
Veintiuno, Madrid, 2023.
FOUCAULT, Michel. La cuestión 
antropológica. Una historia de la 
pregunta por el hombre. Curso de 1954-
1955. Trad. Horacio Pons. Siglo 
Veintiuno, Madrid, 2024. 
	

Juan Serrano Medina


