
Reseñas156

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025
ISSN: 0719-7519

Devenir Foucault. Cursos y 
trabajos, 1953-1969. Rodrigo 
Castro y Agustín Colombo 
(editores). Madrid: Akal, 2024.

En México, los trabajos de Foucault 
tienen un desfaso de publicación de 
entre uno y dos años, en el mejor de los 
casos. Por mencionar un par de ejemplos: 
Ludwig Binswanger y el análisis existencial 
y La cuestión antropológica estuvieron 
disponibles para el lector mexicano con 
un retraso de más de 12 meses, entre 
la publicación traducida y su arribo a 
estanterías. Los textos sobre Foucault, 
que no son escritos por investigadores 
mexicanos, no suelen ver la luz o, si 
lo hacen, su llegada es bastante tardía. 
En ambos casos, a los interesados en la 
filosofía foucaultiana se nos complica 
medir su impacto en México. Por este 
problema, celebro el esfuerzo realizado 
por Rodrigo Castro y Agustín Colombo, 
como editores de la obra Devenir Foucault. 
Cursos y trabajos 1953-1969. 

Devenir Foucault es producto de las 
investigaciones llevadas a cabo por el 
proyecto “La contemporaneidad clásica 
y su dislocación: de Weber a Foucault”, 
encabezado por el Departamento de 
Filosofía y Sociedad de la Universidad 
Complutense de Madrid. Los Editores 
(Rodrigo Castro y Agustín Colombo) son 
filósofos expertos en el trabajo de Michel 
Foucault, por lo que el libro cuenta con la 
garantía de ser coordinado por especialistas 
en su rama. Devenir Foucault tiene trece 
artículos divididos en tres áreas temáticas: 
1. El problema del hombre; 2. Binswanger-
Fenomenología; 3. Sexualidad. Cada una 
de ellas cumple, cabalmente, con analizar 
los textos inéditos de Foucault. 

La primera valía del libro es, en efecto, 
que cada uno de los trece escritos utilizan 
y familiarizan al lector con los archivos 

personales de Foucault, depositados en 
la Bibliothèque nationale de France. Se 
ponderan libros recientemente editados 
como Ludwig Binswanger y el análisis 
existencial y La cuestión antropológica; 
pero adelantan, también, el empleo de 
publicaciones correspondientes a la serie 
Cours et travaux de Michel Foucault 
Avant le Collège de France, que todavía 
no cuentan con traducción y salida de 
imprenta en Latinoamérica. Con lo 
anterior, el lector mexicano puede disfrutar 
de un anticipo de manuscritos por venir, 
autoría directa e inédita de Foucault.

Un segundo mérito de Devenir Foucault 
es lo que Castro y Colombo manifiestan 
en la introducción: ser un reflejo de las 
repercusiones contemporáneas de la obra 
del nombrado joven Foucault. Porque, 
gracias a la apertura de la Bibliothèque 
nationale de France, muchos escritos 
tempranos del pensador francés han 
comenzado a circular, permitiéndonos 
ampliar, a su público, el panorama 
intelectual foucaultiano que tenía un vacío 
significativo. Sin embargo, mi festejo ante 
el documento también cae en una suerte 
de pesimismo porque, al igual que los 
textos directos de Foucault, en México 
no han gozado de inmediata difusión. 
Permitiéndome ser autorreferencial, 
conseguí Devenir Foucault por envío 
internacional: al momento de redactar la 
presente reseña, el libro no está disponible 
en estanterías mexicanas. 

Empero, el pesimismo se transforma en 
agradecimiento, porque cada uno de los 
artículos compilados ayuda a que la lectura 
de Foucault sea más fina y entendible, para 
aquellos que nos enfrentamos ante sus 
documentos de juventud, con cierta lejanía 
intelectual. Es decir, gracias a Devenir 
Foucault pude revisitar y comprender de 
mejor manera Ludwig Binswanger y el 
análisis existencial; y ahora que emprendo 
la lectura de La cuestión antropológica, lo 



Reseñas 157

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025

ISSN: 0719-7519

hago con herramientas teóricas legadas por 
cada uno de los autores encabezados por 
Castro y Colombo. 

Un apunte, que se repite 
constantemente en los capítulos, es el de 
entender a la “nueva” obra de Foucault 
no como un antecedente genealógico de 
sus escritos posteriores. Efectivamente, 
no observaremos en Ludwig Binswanger 
y el análisis existencial y en La cuestión 
antropológica precursores lineales del 
pensamiento foucaultiano. Al contrario, el 
llamado de los autores, y que comparto, es 
imaginar a este par de libros (y el resto de 
manuscritos que todavía no se traducen) 
como una suerte de laboratorio en el 
que Foucault experimentó su filosofía y 
arrancó su peculiar forma de problematizar 
el poder. Su obra, al madurar, no siguió 
los bocetos planteados en el inicio, pero sí 
se abasteció de sus tempranas reflexiones 
para acometer sus intereses bajo otras rutas 
de investigación. 

Los autores de Devenir Foucault 
esgrimen con maestría lo que los 
historiadores insistimos en llamar análisis 
de la evolución intelectual. Es decir, que 
el pensamiento no surge de la nada y no se 
mantiene inalterable a lo largo del tiempo. 
En la mayoría de los capítulos se emplea 
un método de comparación o contraste 
entre los escritos de juventud y los textos 
consolidados, para evidenciar cómo es que 
Foucault llegó a sus reflexiones tardías. Esto 
va estrechamente ligado con el anterior, 
porque se exponen las transformaciones 
del pensamiento foucaultiano, pero se 
añaden las cuestiones biográficas que lo 
llevaron a decantarse por los senderos que 
recorrió. Así, algunos autores se explayan 
en torno al ambiente intelectual que lo 
pudo permear en la juventud, o sobre las 
exploraciones emprendidas durante sus 
estancias académicas a lo largo del mundo, 
influidas por vivencias locales. 

Quizá el aporte más significativo del 

libro, en su conjunto, es el empeño 
meticuloso de los autores por analizar 
a Foucault en comparación y/o 
complementación de otros filósofos, 
psicólogos y psicoanalistas. Hay, en cada 
capítulo, un tangible afán por encontrar 
la discontinuidad o la lectura que 
incentivó el espíritu crítico de Foucault. 
Al centrarse, sobre todo, en sus primeros 
años académicos, se nos contarán, 
predominantemente, las iniciativas de 
Binswanger, Freud, Nietzsche, Sartre, 
Bataille, Kant, Descartes, Marx, etcétera. 
Pero no se trata de una exposición 
anecdótica: en los mejores ensayos, los 
autores relatan el papel asumido por 
Foucault en los debates intelectuales. 
Lo que sí es una constante en todos 
los capítulos, es la reconstrucción de lo 
que pensaba Foucault de sus referentes 
teóricos: cómo los leyó, cómo los expuso y 
cómo los utilizó para sus cursos y trabajos.

El artículo de Fréderic Gros, con el que 
se apertura Devenir Foucault es ilustrativo 
al respecto: se evoca al tiempo en el que 
Foucault intentó una lectura nietzscheana 
de Marx. En las biografías del autor de 
Vigilar y Castigar, sus años tempranos no 
suelen contener más que datos escuetos 
de su vida. En cambio, lo que hacen Gros 
y otros escritores, entre los que destacan 
Joaquín Fortanet y Nuria Sánchez, en la 
primera parte del libro es, precisamente, 
hacer comentarios del joven Foucault, pero 
ligándolos al ambiente intelectual de Francia, 
para incrustarlo en las polémicas filosóficas 
a partir de 1953. Así, lejos de extrañarnos 
el comunismo nihilista de Foucault, 
comprenderemos se trató de su intento por 
abrirse camino en las discusiones suscitadas 
por la recepción francesa de Nietzsche y 
el vanguardismo político operado por el 
materialismo histórico. 

Y el joven Foucault, lector de Nietzsche, 
patentará una crítica novedosa, tal como 
lo detalla Cristina López, a la primicia 



Reseñas158

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025
ISSN: 0719-7519

antropológica como interpretación 
preponderante del hombre. A Foucault le 
interesará, desde su “infancia filosófica”, la 
finitud. La antropología no se prestaba a tal 
proyecto, por lo que esbozó valoraciones 
que, más adelante, lo empujarían a 
plantear la muerte del autor. 

Hace poco más de un año reseñé 
Ludwig Binswanger y el análisis existencial 
y, en ella, me preguntaba la pertinencia 
de publicar manuscritos que nunca se 
pensaron como libros. En consecuencia, 
quisiera resaltar una valía adicional de 
Devenir Foucault, apoyándome en el texto 
de Marcelo Raffin titulado “Ciencia, 
discurso, problematización”, porque 
encuentro reflexiones análogas a las que 
expuse con anterioridad, en aquella 
reseña: los documentos que se compilan 
y publican, actualmente, no fueron 
producciones discursivas elaboradas para 
divulgarse. Empero, comparto, con el 
resto de autores, de cada capítulo, una 
cavilación más profunda, posibilitada tras 
leer el compendio de Castro y Colombo: 
la obra de Foucault, gracias a las novedades 
editoriales, permite ser pensada en un 
marco conceptual de mayor amplitud. 
Gracias a la “nueva obra”, podemos 
pintar un retrato más completo de la vida 
intelectual de Foucault que, hasta hace 
diez años, tenía vacíos notables y escollos 
difíciles de sortear.

Gracias a Devenir Foucault, en 
principio, se puede tener evidencia de la 
primera oleada de repercusiones suscitadas 
por los escritos del joven Foucault. Para 
Latinoamérica, los Cuadernos de Filosofía 
Latinoamericana publicaron, a inicios de 
año, un dossier especial titulado “Michel 
Foucault en Latinoamérica: 40 años de 
ontologías del presente”. No obstante, el 
libro y la revista dejan un hueco que aún 
es necesario medir: la acogida del primer 
Foucault en México. Esa será una tarea 
que investigadores mexicanos tendremos 

que emprender; pero es un camino más 
terso porque ya tenemos el ejemplo del 
proyecto encabezado por Rodrigo Castro 
y Agustín Colombo. 

En suma, Devenir Foucault, además de 
cumplir con dar cuenta de la primera ola 
receptora del joven Foucault, incentiva, a la 
vez que cautiva, a que los lectores mexicanos 
asumamos el desafío de dar nuestra 
propia interpretación de los problemas 
planteados por el primer Foucault. Para 
ello, hará falta indudablemente, conseguir 
las obras que, de momento, no han llegado 
a nuestro país. Pero, llegado el tiempo, 
podremos ejemplificar una segunda ola 
receptora, transatlántica, del pensamiento 
foucaultiano juvenil.

Benjamín Marín Meneses

El discurso filosófico. Michel 
Foucault. Buenos Aires: Siglo xxi, 
2025. 

La presente obra de Michel Foucault, 
inédita hasta 2023 y traducida por 
primera vez al español en esta edición, 
representa un nuevo horizonte en la 
comprensión del pensamiento del 
filósofo francés. Podemos decir que 
esta obra, escrita a lo largo de 1966, 
se gestó en uno de los momentos 
más fundamentales para el filósofo 
francés: por un lado, El discurso 
filosófico se fraguó al calor del éxito 
– y la controversia – suscitados por 
Las palabras y las cosas, publicada 
ese mismo año y con una profunda 


