
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18068910
[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

El apunte foucaultiano sobre Kant en La question 
anthropologique: materiales para una interpretación 

ontológica de la “revolución copernicana”

The Foucauldian note on Kant in La question 
anthropologique: materials for an ontological interpretation 

of the ‘Copernican revolution’ 

Marco Antonio Díaz Marsá
Universidad Complutense de Madrid, España

ORCID: 0000-0002-5528-1968
madiazma@ucm.es

Resumen: En este trabajo se exponen y 
analizan los apuntes kantianos sobre la 
intuición finita y la imaginación en La 
question anthropologique. El análisis 
de los pronunciamientos foucaultianos 
sobre el carácter no antropológico de la 
crítica kantiana, sobre la necesidad de una 
interpretación no sensualista de la intuición 
finita y, en fin, sobre la “imaginación” 
como el nombre -necesariamente mítico- 
que designa el fundamento, él mismo 
originariamente sintético, de la síntesis 
trascendental, mostrará la significación 
ontológica del apunte sobre Kant en LQA, 
los rendimientos críticos que se derivan de 
la extraña “posición” de este pensador en 
la historia de la emergencia de la pregunta 
por el hombre y la extrema cercanía del 
joven Foucault con los planteamientos del 
libro de Heidegger sobre Kant.
Palabras clave: antropología; ontología; 
finitud; intuición; síntesis.

Abstract: This paper presents and 
analyses Kantian notes on finite 
intuition and imagination in La question 
anthropologique. The analysis of 
Foucauldi’s pronouncements on the non-
anthropological character of Kantian 
critique, on the necessity of a non-
sensualist interpretation of finite intuition 
and, finally, on ‘imagination’ as the - 
necessarily mythical - name designating the 
foundation, itself originally synthetic, of the 
transcendental synthesis, he will show the 
ontological significance of the note on Kant 
in LQA, the critical yields that derive from 
the strange ‘position’ of this thinker in the 
history of the emergence of the question of 
man and the extreme closeness of the young 
Foucault to the approaches of Heidegger’s 
book on Kant. 

Keywords: Anthropology; Ontology; 
Finitude; Intuition; Synthesis.

Fecha de recepción: 17/07/2025. Fecha de aceptación: 27/11/2025.

Este trabajo ha sido realizado en el marco del proyecto de investigación, concedido por el Ministerio de Ciencia e Innovación, 
La contemporaneidad clásica y su dislocación: de Weber a Foucault, dirigido por Rodrigo Castro Orellana y José Luis 
Villacañas Berlanga (ref. PID2020-113413RB-C31). Una primera versión de lo que aquí se expone se presentó, en parte, 
en el “Laboratorio Foucault: La cuestión antropológica”, organizado por el Seminario Foucault Complutense y coordinado por 
Rodrigo Castro, Víctor Berríos y Agustín Colombo. El “Laboratorio” se celebró los días 4 y 5 de noviembre de 2024 en la 
Facultad de Filosofía de La Universidad Complutense de Madrid.  

Marco Díaz Marsá es Doctor en Filosofía y Profesor Contratado Doctor en el Departamento de Lógica y Filosofía Teórica de la 
Universidad Complutense de Madrid. Autor de numerosos artículos y capítulos de libro sobre las relaciones entre Foucault y Kant, 
entre sus libros cabe destacar Modificaciones. Ontología crítica y antropología política en el pensamiento de Foucault (Escolar y Mayo. 
Madrid. 2014), Ley y ser. Derecho y ontología crítica en Foucault (Escolar y Mayo. Madrid. 2016) y Foucault y la cuestión del derecho 
(coordinado junto con J. L. Pardo, Guillermo Escolar ed. Madrid. 2017).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»86

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

1.El lugar de Kant en la historia de la antropología de La question 
anthropologique1

Es muy conocido el interés de Foucault en la primera mitad de los años 50 
por ofrecer una vía para la superación de la psicología en su versión positivista, 
tomando apoyo en la fenomenología y el marxismo. Pero este curso sobre la 
antropología, del que sólo contamos con los apuntes que el propio Foucault 
utilizaba para su desarrollo, destaca por «un contenido puramente filosófico»2. 
En él, Descartes, Malebranche, Kant, Hegel, Feuerbach, Dilthey, Nietzsche 
y Heidegger son convocados, entre otros, para volver a trazar el destino de la 
pregunta por el hombre. Al igual que en trabajos posteriores como Introduction 
à la Anthopologie (IAK) o Les mots et les choses (MC), Foucault no centra aquí 
su interés en una disciplina académicamente constituida, tal como podría ser la 
antropología cultural o la antropología biológica, y tampoco se interesa por las 
contribuciones de la antropología filosófica como proyecto filosófico fundamental. 
Así, si Foucault evoca la corriente de una antropología fundamental alimentada 
por la cuestión “¿Qué es el hombre?” a comienzos del siglo XX (Scheler), sólo lo 
hará para designar el camino teórico que rechaza recorrer, centrándose más bien en 
«el movimiento efectivo por el cual la reflexión contemporánea se halló confiscada 
por la elucidación del sentido de ser del hombre»3. Con “movimiento efectivo” no 
se alude aquí, tal como indica Sforzini en la Situation del curso, a una historia 
intelectual de la antropología (deudora de la postulación de una esencia humana) 
y se trata más bien de localizar «las etapas y los efectos de un desplazamiento 
en el pensamiento occidental»4 que da cuenta «tanto de la emergencia de las 
ciencias humanas como de la forma moderna y dominante del Philosophiren», 
atrapadas, todas ellas, en el marco de interrogación común abierto a partir del 
postulado no cuestionado del hombre como sujeto. La cuestión kantiana Was ist 
der Mensch?, en la línea de lo que Foucault, años después, expondrá en Préface à la 
transgression sobre la relación entre la crítica kantiana -originariamente ontológica- 
y la antropología, marcaría en el curso el inicio de la incautación de la filosofía 
por la antropología. Se trataría de un golpe de fuerza efectuado sobre el saber 
filosófico que sólo en Nietzsche encontrará el punto de su inversión, pues en su 
pensamiento se «desanudaría esta implicación de la verdad y del hombre que se 
encontraría designada por la cuarta pregunta kantiana»5. Con todo, a pesar del 

1 FOUCAULT, Michel. La question anthropologique. Cours 1954-1955. Ehess/Gallimard/Seuil, 2022 (trad. cast. 
CASTRO, Edgardo; MOREY, Miguel (eds.). La cuestión antropológica. Una historia de la pregunta por el hombre. 
Curso 1954-1955. Trad. Edgardo Castro. Siglo XXI España ed., Madrid, 2024). (En adelante LQA).
2 SFORZINI, Ariadna. «Situation du cours» en FOUCAULT, Michel. LQA, 231 (trad. cast.,260).
3 FOUCAULT, Michel. LQA, 18 (trad. cast., 30).
4 SFORZINI, Ariadna. «Situation de cours», 235 (trad. cast., 263).
5 FOUCAULT, Michel. LQA, 158 (trad. cast., 182). Con Nietzsche se desanudaría la implicación que impide la 
emergencia de otro modo de entender la libertad en sus relaciones con la verdad, ya no mediado por el postulado 
antropológico. 



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 87

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

movimiento contra-antropológico nietzscheano, Foucault presenta el pensamiento 
de la primera mitad del siglo XX, tanto en sus producciones filosóficas como 
en sus desarrollos en ciencias humanas, como «la expresión a la vez obsoleta y 
masiva de un dispositivo de pensamiento establecido en el siglo precedente, y ya 
denunciado por Nietzsche como una farsa teórica»6. Nietzsche aparece así en el 
curso como el foco de pensamiento de una transformación posible no efectuada, 
mucho más que como uno de los nombres con los que podríamos identificar el 
dispositivo antropológico.

La determinación de las tres grandes etapas del curso permite dar cuenta, 
de un modo sumario, de la medida de este desplazamiento en el pensamiento 
occidental, que marcará el inicio de la edad del hombre. Un primer momento del 
curso aborda la cuestión de «la antropología imposible»7 en la edad clásica8, en 
un pensamiento de la naturaleza infinita (en lo grande y en lo pequeño) que, 
escrita en un lenguaje matemático y concebida como la superficie de inscripción 
de leyes divinas, trasciende la medida y el proyecto de sentido de un kosmos o 
de un mundo humano, dependiente siempre de las formas de una imaginación 
impotente para revelar la verdad en su infinitud inimaginable. En esta primera 
etapa, acompañándose fundamentalmente de Descartes y Malebranche, Foucault 
expone, a partir de lo que presenta como el primado de la naturaleza sobre el 
mundo de la imaginación humana, las condiciones de una imposibilidad clásica 
para pensar al hombre en su autonomía y a partir del privilegio de su derecho 
al sentido. Una segunda etapa muestra el sentido en que la crítica kantiana, sin 
reducirse sin embargo a ella, hará posible, por primera vez, una antropología 
que será presentada como el acabamiento histórico-filosófico de aquella crítica 
(“acabamiento” tanto en el sentido de la realización de la Crítica como de su 
supresión), a través de Hegel, Feuerbach y Dilthey. Finalmente, en la tercera etapa 
del curso, la metafísica de la verdad de Nietzsche9, no asimilable a la metafísica del 
mundo verdadero10 (platonismo) o de la verdad como presencia11, será expuesta 
como el punto de inversión que marcará la posibilidad del final del dispositivo 
antropológico, bajo un primado práctico en el pensamiento por el que la verdad 
llegará a enlazarse, sin mediación antropológica, con la libertad.

Pero, más precisamente, ¿cuál es el lugar de Kant en esta historia de la 
antropología?12 Se trataría de un lugar cuanto menos curioso, pues bajo 

6 SFORZINI, Ariadna, «Situation du cours», 235 (trad. cast., 264).
7 SFORZINI, Ariadna, «Situation du cours», 236 (trad. cast., 265).
8 «A pesar de la abundancia de tratados Sobre el hombre (…) la filosofía clásica nunca sintió la exigencia de definir la 
autonomía de la idea antropológica» FOUCAULT, Michel. LQA, 18 (trad. cast., 30).
9 FOUCAULT, Michel. LQA, 179 y ss. (trad. cast. 205 y ss.). «El espacio de juego del mito es recubierto y retomado 
por el espacio de juego de la metafísica. La ruptura con Richard Wagner es el descubrimiento de que la esencia de lo 
dionisiaco no podía retomarse como mito, sino solamente como metafísica, y no era promesa de una vida nueva, sino 
de nuevas eternidades». FOUCAULT, Michel. LQA, 194 (trad. cast., 221). 
10 FOUCAULT, Michel. LQA, 173 (trad. cast. 189-190).
11 FOUCAULT, Michel. LQA, 175 (trad. cast. 200).
12 En una historia de la antropología marcada por discontinuidades (por ejemplo, entre la época clásica y la 



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»88

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

expresiones como “Kant”, “Crítica” o “crítica kantiana” sólo hallaremos en este 
curso la designación de una transición o de un pasaje. En rigor con el rótulo “Kant” 
no podría tratarse aquí de una disposición ya constituida, sino de un foco de 
posibles caminos del pensamiento que no se agotan en ese orden o disposición 
históricamente establecida llamada “antropología”13. Digamos que “Kant” 
designaría en el curso algo así como el intervalo sin solución de continuidad o 
necesidad entre una suerte de ya no y un todavía no, el foco de una verdadera 
virtualidad histórica entre Dios y el hombre, el punto en el que ya no hay Dios (es 
decir, no cabe «la tesis [de un] entendimiento infinito»14), pero todavía no tiene 
lugar un hombre (destinado a la verdad y origen de lo que luego será la verdad del 
hombre15). En fin, “Kant” designa el foco de una posibilidad de pensamiento aún 
-y acaso siempre- por realizar. Desde esta perspectiva cabría apreciar el vínculo 
subterráneo que, en el curso, mantienen Kant y Nietzsche. Y es que, como 
veremos en los próximos apartados, el pensamiento de Nietzsche parece recoger 
aquí el testigo de una crítica kantiana de la finitud radicalizada (ausente en la 
historia de los efectos del pensamiento) que, al margen de la antropología, abriría 
el espacio para un cuestionamiento genealógico del ser. Pero lo que, en este 
punto y en referencia a todo esto, debemos ya empezar a retener es que, según 
su singular posición en el curso, la crítica kantiana no podría ser, en origen, una 
antropología16, una crítica que en un sentido fuertemente estructural o de manera 
necesaria fuera, o estuviera abocada a la, cuestión del hombre. Ésta, a su vez, 
habría de entenderse -al menos en su primera configuración, tal como a ella da 
pie la cuarta pregunta kantiana-, como una forma de cuestionamiento general bajo 
la asunción no problematizada de una copertenencia entre la verdad y el hombre, 
mucho más que como un efectivo cuestionar sobre el hombre.

De manera coherente con lo recién apuntado, sería preciso ahora hacer 
notar que el sentido original de lo que Foucault considera en el curso las tres 
revisiones en que se articula y concreta la inversión copernicana de Kant, no 
modernidad y, por tanto, entre Descartes y Kant) y emergencias que a la luz de esta nueva publicación se presentan 
como motivos de una suerte de protoarqueología del dispositivo antropológico. Se trata de un abordaje de una de las 
problemáticas del presente foucaultiano más acuciantes, que luego volveremos a encontrar en MC, si bien en una 
forma mucho menos improvisada y experimental y ya desarrollado con una conciencia metódica que no se deja 
entrever en las notas foucaultianas de este curso.
13 Algunos años más tarde, en su conversación con Badiou en 1965, Foucault dará una definición de “Antropología” 
que, nos parece, recoge muy bien lo que comienza a gestarse en el marco de la elaboración del curso 54-55: «Cuando 
digo antropología no pretendo referirme a la ciencia específica a la que damos ese nombre, y que es el estudio de 
las culturas exteriores a la nuestra; por antropología entiendo la estructura propiamente filosófica en virtud de la 
cual todos los problemas de la filosofía se sitúan ahora dentro de un dominio que podemos llamar el de la finitud 
humana. En la medida en que ya sólo se puede filosofar sobre el hombre en cuanto es un homo natura, e incluso en 
cuanto es un ser finito, ¿no será toda filosofía, en el fondo, una antropología. La filosofía se convierte así en la forma 
cultural dentro de un dominio que podemos llamar el de la finitud humana» FOUCAULT, Michel. «Philosophie et 
psycologie» en Dits et écrits (I) (en adelante DE), Gallimard, Paris, 1994, p.439 (trad. cast. «Filosofía y Psicología» 
en Michel Foucault ¿qué es usted profesor Foucault? Sobre la arqueología y su método. Trad. Horacio Pons, Siglo XXI, 
Buenos Aires, 2013, 40).
14 FOUCAULT, Michel. LQA, 40 (trad. cast.,54).
15 FOUCAULT, Michel. LQA, 63 (trad. cast.78).
16 FOUCAULT, Michel. LQA, 55 (trad. cast., 69-70).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 89

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

podría tener, en origen, un carácter antropológico. Nos referimos a las revisiones 
de los conceptos de totalidad, de negatividad y de imaginación. En este trabajo, 
por razones evidentes de extensión, nos ocuparemos sólo del desplazamiento que 
opera la crítica kantiana sobre el concepto de imaginación (así como de lo que 
éste supone para la noción de intuición finita)17. De un modo general baste en este 
momento con señalar que si la crítica kantiana -«a pesar de la cuarta pregunta» 
18 de la Lógica- solo es asimilable a la antropología fundamental en «un sentido 
derivado», entonces se abre la posibilidad de una comprensión en Kant de las 
estructuras del mundo como totalidad crítica según una clave no antropológica 
y, por tanto, ya no como un mundo humano en el que la temática antropológica 
habría de ocupar un lugar central. Todo ello de acuerdo con una significación de 
“mundo” como mundo humano que encontramos precisada en la nota 24 del 
curso19.  Del mismo modo, se abre la posibilidad, en Kant, de una consideración 
genuinamente crítica de la noción de negatividad y, por ello, sin que ésta pueda 
deslizar un pensamiento de la historia de carácter dialéctico a partir de una 
identificación indebida de la finitud esencial (justamente, el hombre) con una 
noción positiva de la negatividad. Más allá de esta identificación derivada, la 
noción kantiana de negatividad podría habilitar una idea genuinamente crítica 
de la subjetividad, de carácter práctico y, por tanto, no antropológica20, en cuyo 
marco las relaciones entre la libertad y la verdad ya no estarían mediadas por 
las formas del conocimiento y de la antropología. Y no sólo eso: la asunción 
consecuente y radical de esta negatividad positiva, conduciría a un pensamiento 
de la disconformidad esencial a fin: la propia de una historia irreductible a los juegos 
de la contradicción y la totalidad.21 Finalmente, y bajo estos mismos parámetros, 
“imaginación” podría revelarse como el término -mítico- que designa el poder de 
una unidad no antropológica y originariamente sintética, anterior -en un sentido 
trascendental, no cronológico- tanto al “entendimiento” como a la “sensibilidad”, 
como la palabra para el fundamento sui generis de una verdad trascendental u 
ontológica que define las condiciones, esencialmente sintéticas, bajo las cuales algo 
es o tiene lugar (lo veremos en los apartados siguientes).22

17 En futuros trabajos espero poder ocuparme de la noción de totalidad. Sobre la noción de negatividad puede 
consultarse ya: DÍAZ MARSÁ, Marco. «Negatividad real e historia antropológica. Sobre el acercamiento foucaultiano 
a la noción kantiana de “magnitud negativa” en el curso La cuestión antropológica». En CASTRO, Rodrigo; 
COLOMBO, Agustin (coords.). Devenir Foucault. Cursos y trabajos 1953-1969. Akal, Madrid, 2024, 69-95.
18 FOUCAULT, Michel. LQA, 55 (trad. cast., 70).
19 FOUCAULT, Michel. LQA, 17 (trad. cast., 89).
20 Hemos explorado esta posibilidad en el apartado Los conceptos de oposición real y mal positivo como operadores 
de una comprensión radicalmente práctica del ser del sujeto. En DÍAZ MARSÁ, Marco. «Negatividad real e historia 
antropológica. Sobre el acercamiento foucaultiano a la noción kantiana de “magnitud negativa” en el curso La 
cuestión antropológica», 80-88.
21 DÍAZ MARSÁ, Marco. «Negatividad real e historia antropológica. Sobre el acercamiento foucaultiano a la noción 
kantiana de “magnitud negativa” en el curso La cuestión antropológica», 69-70.
22  Jules Vuillemin ha analizado, en el marco de la interpretación heideggeriana de Kant, el primado de la imaginación 
sobre la apercepción trascendental, el cual no significaría otra cosa que el pasaje, en Kant, hacia un análisis 
verdaderamente trascendental u ontológico. VUILLEMIN, Jules. L´héritage kantien et la révolution copernicienne, 



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»90

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

Así las cosas, la peculiar posición de Kant en el curso hará posible un conjunto 
de pronunciamientos tendentes a mostrar que la crítica no es antropología23, pero hace 
posible (no necesaria) a la antropología24 o, en la misma línea, que la antropología es 
el “acabamiento” de la crítica (“acabamiento” como realización o cumplimento, pero 
también como supresión o cancelación)25.Ciertamente, en este contexto, Foucault 
llega a presentar a la antropología como el destino de la crítica, pero el término 
“destino” sólo detentaría aquí una significación histórica y en ningún caso estructural. 
Así, el «destino común» al que se refiere Foucault, en que se une en la obra kantiana 
la crítica y la antropología, sólo expresaría lo «característico del pensamiento del 
siglo XIX»26 y, por tanto, difícilmente podría considerarse una necesidad interna 
a la obra crítica kantiana. Sólo así, nos parece, puede comprenderse lo que señala 
Foucault acerca de la «triple exigencia»27 por cuyo cumplimiento la antropología 
no solo llegaría a ser posible, sino necesaria. Así, si la «paradoja» estalla, como 
indica Foucault, en el pensamiento crítico, ello no puede deberse a lo que, de raíz, 
se hallaría en el pensamiento crítico mismo, sino a causa del «peso de la cuarta 
pregunta». Y es que la crítica kantiana, de manera coherente con el mandato que 
impone el principio de la finitud del pensamiento, mantendría sin ambigüedad ni 
deslizamientos la diferencia entre lo trascendental y lo empírico y, por tanto, entre 
el punto de vista crítico y el propio de la antropología (que, en Kant , de acuerdo 
con la enseñanza de ApH realizada bajo el mandato de la Crítica, es siempre 
empírico) y será más bien la influencia de la cuarta pregunta la que conducirá a la 
activación de todas las ambigüedades antropológicas que alberga el lenguaje de la 
Crítica. La cuarta pregunta, pues, con su influencia hegemónica en el pensamiento 
moderno, será la que abra la «necesidad de hacer que la crítica se enuncie desde 
el contenido mismo de la experiencia», la necesidad de que «la antropología y la 
crítica se deslicen una hacia la otra» y, con ello, también, será la que inaugure, 
en rigor, nuestra modernidad antropológica. De este «término del pensamiento 
kantiano» surgen, pues, las tres exigencias de la crítica moderna, marcada por los 
deslizamientos propios de un trascendental que se quiere verdadero a nivel natural: 
«la triple exigencia de una fenomenología, de una crítica de la crítica y de una 
crítica del hombre real». Así, si en un primer momento el pensamiento crítico sólo 
mostraba la copertenencia, según un régimen trascendental, entre la verdad en 
general y la finitud -enunciada como el famoso “nosotros” de la KrV- «enseguida 
se plantea la cuestión antropológica: ¿cómo puede manifestarse ese parentesco 
de origen con la verdad (…)?»28. Dicha pregunta comporta los deslizamientos 

PUF, Paris 1954, 263. 
23 FOUCAULT, Michel. LQA, 55 (trad. cast., 70).
24 FOUCAULT, Michel. LQA, 57 (trad. cast., 71).
25 FOUCAULT, Michel. LQA, 63 (trad. cast., 78).
26 FOUCAULT, Michel. LQA, 63 (trad. cast., 78).
27 FOUCAULT, Michel. LQA, 66 (trad. cast., 81).
28 FOUCAULT, Michel. LQA, 63 (trad. cast., 78-79).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 91

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

ilegítimos de la crítica hacia la antropología, activados bajo el peso de la cuarta 
pregunta; por ejemplo, aquel que tiene lugar cuando  la finitud trascendental de 
las formas de la sensibilidad se interpreta en términos de sensorialidad (lo veremos 
en el apartado 3), o aquel otro que desentendiéndose de la crítica kantiana al 
paralogismo cartesiano (y de los parágrafos 25 y 26 de la KrV) anima la cuestión: 
¿cómo puede la síntesis de la experiencia anunciarse ella misma en las figuras de lo 
condicionado? La «“fenomenología”» se muestra, así, como una primera exigencia de 
la unidad confusa generada por el prestigio de la cuarta pregunta. Pero no sólo eso, la 
cuarta pregunta introduce una segunda exigencia, no menos ilegítima que la anterior 
desde el punto de vista genuinamente trascendental de la Crítica. Se trata de aquel 
requerimiento que conduce a responder a la pregunta que establece los cimientos 
de la antropología como paradójica crítica de la crítica: «¿Qué debe ser este hombre 
para estar así emparentado con la verdad?»29. Sobre esta pregunta Foucault afirma 
que se trata de un problema formulado en la cuarta pregunta, pero «cuya presencia 
ya se advierte [en] la crítica». Sin embargo, esa presencia no debería entenderse 
como la propia de una antropología implícita en la Crítica, sino mucho más en el 
modo de la ambigüedad terminológica de la Crítica (de nuevo el “nosotros” o el “al 
menos para nosotros, seres humanos” tan utilizado por Kant) y del malentendido 
en torno a la finitud de la intuición. La tercera exigencia, en fin, a la que alude 
Foucault se deriva de la anterior, a poco que la mirada filosófica se oriente hacia 
el presente bajo el dominio de la cuestión antropológica. Y es que al hallarse en 
el hombre la importancia fundamental de las posibilidades de la Crítica no ha de 
extrañar que ella llegue a articularse como una crítica histórica del hombre real que 
habría de poner de manifiesto su estado de alienación presente, y a entenderse 
como «ejercicio para el retorno de todo hombre futuro»30. La pregunta crítica por 
la posibilidad de la metafísica -que el comienzo de los Prolegómenos desvela como 
una pregunta esencialmente histórica, en la que se halla en juego el futuro de la 
metafísica o su «nuevo nacimiento» (y, por tanto, no un futuro sin metafísica)- se 
malinterpreta y deforma como un nuevo tipo de cuestión, también histórica, pero 
de carácter dialéctico, con la que se tratará de «saber si en general algo como el 
hombre es simplemente posible»31. A la vista de lo señalado  y de los textos citados, 
y bajo una mirada más matizada sobre los pronunciamientos en el curso sobre la 
antropología como necesidad o destino de la Crítica, y teniendo, en fin,  en cuenta 
el cúmulo de advertencias de Foucault en punto a lo «erróneo»32 de una lectura 
antropológica de aquella, no podemos estar de acuerdo con Cristina López cuando 
afirma, después de referirse a las tres exigencias indicadas,  que con esta exposición 
del curso 1954-1955 Foucault explicitaría su convicción sobre la paradoja interna 
al pensamiento crítico y la idea de que «el pensamiento crítico (…) a través de sus 

29 FOUCAULT, Michel. LQA, 64 (trad. cast., 80).
30 FOUCAULT, Michel. LQA, 65 (trad. cast.,81).
31 FOUCAULT, Michel. LQA, 65 (trad. cast., 80).
32 FOUCAULT, Michel. LQA, 55 (trad. cast. 69).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»92

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

propios planteamientos [cursiva nuestra] no puede evitar deslizarse hacia ese enfoque 
[se refiere aquí al enfoque antropológico, nota nuestra] promoviendo entonces que 
la antropología devenga no sólo posible, sino además necesaria»33. 

Para terminar ya este primer apartado quisiéramos realizar una última 
observación: el curso de 1954-1955, recién editado, y, en particular, estas notas 
sobre el extraño lugar que ocupa Kant en la historia de la pregunta por el hombre, 
unidas con la interpretación del pensamiento de Nietzsche como expresión 
señalada del final de la antropología y de un nuevo comienzo, no sólo de la filosofía, 
sino de la metafísica, constituyen un material precioso que, sin duda, habrá de 
contribuir a la aclaración de algunos de los pronunciamientos más enigmáticos y, 
para muchos, inesperados de Foucault: los que encontramos en IAK34 y en Préface 
à la transgression35 sobre la filiación de Kant y Nietzsche.  

Entramos ahora a analizar de un modo un poco más concreto algunos aspectos 
de la lectura foucaultiana de Kant en LQA.

2. El significado no antropológico de la revolución copernicana de 
Kant en LQA

Foucault comienza sus consideraciones sobre Kant en LQA advirtiendo sobre un 
posible error36a la hora de considerar la emergencia histórica del pensamiento 
antropológico. El error consistiría en ver en la Crítica kantiana37 «el primer 
movimiento antropológico» en la historia de la emergencia de la pregunta por 
el hombre. Un poco más adelante, y en la misma línea de lectura, señala: «la 
crítica no es el esfuerzo para resituar el sentido de la verdad bajo la constelación 
antropológica del hombre»38; y, con la misma contundencia y ausencia de 
ambigüedad, indica en la página 58 de la edición original: «La crítica y la inversión 
copernicana de la que se acompaña no son un retorno al hombre y no indican la 
exigencia de un fundamento antropológico de la filosofía»39.

Estas declaraciones sobre la crítica kantiana no pueden dejar de sorprender 
a los estudiosos de la obra de Foucault, pues ¿acaso no era el Kant de la Crítica 

33 LÓPEZ, Cristina. «Un filósofo en sus vísperas: Foucault y la cuestión antropológica». En CASTRO, Rodrigo; 
COLOMBO, Agustin (coords.). Devenir Foucault. Cursos y trabajos 1953-1969, 108-109. Se trata de una 
contribución que consideramos, por lo demás, muy rigurosa y bien trabajada, que además tiene el mérito de ser, si no 
el primer trabajo sobre la lectura integral de Foucault sobre Kant en el curso, al menos sí uno de los primeros trabajos.
34 FOUCAULT, Michel. Introduction à l´Anthropologie, Vrin, Paris, 2008, 68 (trad. cast. Michel Foucault. Una lectura 
de Kant. Trad. Ariel Dilon. Siglo XXI España, Madrid, 2010, 114-115).
35 FOUCAULT, Michel. «Préface à l´transgression». En DE (I), 239 (trad. cast. «Prefacio a la transgresión». En 
GABILONDO, Ángel (ed.). Michel Foucault. De lenguaje y literatura. Trad. Isidro Herrera. Paidós, Barcelona, 1996, 
130-131).
36 FOUCAULT, Michel. LQA, 55 (trad. cast., 69). 
37 El contexto de la cita evidencia que en este punto Foucault se está refiriendo a la KrV.
38 FOUCAULT, Michel. LQA, 55 (trad. cast. 70).
39 FOUCAULT, Michel. LQA, 58 (trad. cast., 73).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 93

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

-y en particular de la KrV-, en la visión consolidada de la arqueología del saber 
foucaultiana, el fundador de la antropología fundamental moderna? ¿No era Kant, 
en cierto modo, el fundador de la discursividad antropológica, o al menos no era la 
marca para referirse al comienzo abrupto de un nuevo modo de pensar que haría de 
la finitud del hombre tanto el objeto como el sujeto fundamental del pensamiento? 
¿No habría de considerarse la crítica kantiana, en la visión del pensamiento del 
francés, en esencia una antropología y, es más, algo así como la medida para toda 
antropología posible? Con esta publicación de sus apuntes del curso en la ENS, en 
el periodo 1954-1955, Foucault nuevamente nos sorprende, y, al leerlos, retorna a 
nuestros oídos el extraño eco de ciertas palabras -futuras, para el joven Foucault de 
estos años, presentes, sin embargo, bajo el resguardo de la memoria, para nosotros 
lectores: «no me pregunten quien soy, ni me digan que permanezca invariable»40. 
La sorpresa se desata desde el momento en que consideramos otras publicaciones 
de Foucault, anteriores en su cronología editorial, pero posteriores según el orden 
de su concepción y producción. Y es que once años después de impartir este curso, 
en el capítulo 9 de MC, Foucault llegará a presentar la finitud del hombre como «la 
disposición fundamental que ha ordenado y conducido al pensamiento filosófico 
desde Kant hasta nosotros»41, señalando igualmente que la explicación kantiana, 
al desactivar la presuposición de una infinitud fundamental en la fundamentación 
de la objetividad, convertiría «en necesaria» la disposición antropológica, de la 
que llega a decir que habría tenido, en Kant y a partir de Kant, «con certeza una 
función constituyente en el pensamiento» moderno42. De este modo, y según esta 
caracterización, la antropología habría llegado a ser necesaria en ese momento 
en que, por obra de la crítica kantiana, llegó a irrumpir la finitud como el nuevo 
principio del pensamiento, siendo así que la pregunta de la Lógica, Was ist der 
Mensch?, no podría funcionar aquí sino como la formulación de esta necesidad 
antropológica de la Crítica (repárese en que la pregunta antropológica no tendría en 
este texto las funciones de confiscación o reducción de una crítica originariamente 
no antropológica, propias de LQA): 

[La antropología] se convirtió en necesaria a partir del momento en que la 
representación perdió el poder de determinar por sí sola y en un movimiento 
único el juego de sus síntesis y sus análisis. Era necesario que las síntesis empíricas 
quedaran aseguradas fuera de la soberanía del pienso. Debían ser requeridas justo 
allí donde esta soberanía encuentra su límite, es decir, en la finitud del hombre 
-finitud que es también la de la conciencia y la del individuo que vive, habla y 
trabaja. Esto había sido formulado ya por Kant en la Lógica al agregar una última 
interrogación a su trilogía tradicional: las tres preguntas críticas (¿qué puedo 

40 FOUCAULT, Michel. L´archéologie du savoir, Gallimard, Paris, 1969, 28 (trad. cast. La arqueología del saber. Trad. 
Aurelio Garzón. Siglo XXI Argentina, Buenos Aires,2004, 29).
41 FOUCAULT, Michel. Les mots et les choses (MC). Tel/Gallimard, Paris, 1999, 353 (trad. cast. Las palabras y las 
cosas. Trad. Elsa Frost. Siglo XXI México, Mexico D.F., 1995, 333).
42 FOUCAULT, Michel. MC, 351 (trad. cast., 331).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»94

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

saber?, ¿qué debo hacer?, ¿qué me está permitido esperar?) están relacionadas, 
pues, con una cuarta y, en cierta forma, “dependen” (et mises en quelque sorte «à 
son compte») de ella: Was ist der Mensch?43

Del mismo modo, es posible notar, a la luz de las declaraciones sobre la KrV 
contenidas en esta nueva publicación44, un importante y enjundioso cambio con 
respecto a lo afirmado sobre esta primera obra crítica en IAK. Así, en IAK, en 
el contexto de un análisis acerca de las relaciones entre la síntesis y lo dado en 
la ApH y en la KrV, Foucault localizará en este último texto el fundamento de 
la objetividad en la vacía unidad funcional de la subjetividad trascendental. Se 
trataría así del yo como «mera forma de la síntesis»45, como una unidad sintética 
plenamente activa, enteramente ajena a la interna pasividad de un yo pienso que, 
como constitutivo yo hablo, sería también, ya siempre, un yo hablado, de acuerdo 
con la «estructura indisociablemente primera y segunda» de una subjetividad 
verdaderamente temporal. Ciertamente, al presentar de aquella manera formal 
la noción de subjetividad de la KrV, no estaríamos ante lo que nuestro pensador 
entiende en sentido estricto por “antropología”, cuya característica fundamental  
es, como es bien sabido, el paralogismo por el que el pensamiento de la finitud 
se arroga el derecho ilegítimo de tomar conocimiento de lo fundamental en lo 
positivo o de lo trascendental en lo empírico, mas sí ante una lectura de la Crítica 
de la razón pura como una suerte de analítica de la subjetividad trascendental, 
que, tal como Deleuze muestra con mucha agudeza, sólo podría significar, en el 
abandono «de la más grande iniciativa de la filosofía trascendental»46, es decir, la 
de «introducir la forma del tiempo en el pensamiento como tal», la resurrección 
teórica del prejuicio teológico en la Crítica. Y ello al establecerse, tras la crítica al yo 
sustancial que aquí encontraríamos, una nueva identidad no menos dependiente 
de Dios que la de aquel yo: la que Deleuze denomina «la identidad sintética 
activa». Así, la consideración del tiempo de la Crítica , como tiempo externo a la 
unidad sintética, y, por tanto, como «aquello en lo cual,  a través de lo cual, y por 
lo cual se hace la síntesis»47de la subjetividad, no podría ser sino un nuevo modo 
de conjurar la  temporalidad efectiva, ya no cartesiano, en la apelación a un Dios 
garante, sino propiamente kantiano, el que comportaría una cierta resurrección 
de Dios y del sujeto cognoscente que aquel hace posible, ya no, insistimos, en la 
forma de una identidad sustancial, pero sí en el modo de una identidad funcional 
sintética puramente activa. 
43 FOUCAULT, Michel. MC, 351-352 (trad. cast., 331).
44 Por ejemplo, Foucault se refiere al parágrafo 27 de la KrV (LQA, 55, trad. cast., 70) donde Kant se extiende en 
la idea de que las categorías no podrían ser «disposiciones subjetivas de pensar, implantadas en nosotros juntamente 
con nuestra existencia» (KANT, Inmanuel. Crítica de la Razón pura. Edición bilingüe alemán-español. Trad. Mario 
Caimi. FCE, México D.F., 2008, 187, B-167). La razón de estas observaciones es que, en Kant, las categorías tienen 
un estatuto ontológico y no antropológico, que cabe apreciar ya desde el prólogo a la segunda edición de la KrV, y 
además en la forma de un reconocimiento expreso (B-XVIII).
45 FOUCAULT, Michel. IAK, 41 (trad. cast., 78).
46 DELEUZE, Gilles. Différence et répétition, PUF, Paris, 2000, 117.
47 FOUCAULT, Michel. IAK, 56 (trad. cast., 99).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 95

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

La novedad hermenéutica de LQA respecto a la consideración foucaultiana del 
pensamiento crítico de Kant se aprecia incluso en la comparación con textos que 
van mucho más allá del llamado “periodo arqueológico”. Así, en la misma línea de 
lectura de la KrV que encontramos en IAK, muchos años después, en el curso del 
83, Foucault presentará la obra crítica (y fundamentalmente la KrV) como el texto 
fundacional de esa tradición crítica de la filosofía moderna que se articula como 
«analítica de la verdad»48, es decir, como cuestión de las condiciones de posibilidad 
del conocimiento verdadero. La crítica kantiana en general, pero «sobre todo la 
primera de ellas», se presenta en este curso como un trabajo eminentemente teórico 
que pretende asegurar la objetividad de los conocimientos y que, difícilmente, 
podría llegar a compadecerse con la forma de interrogación y con los objetivos 
desplegados en esa otra forma de interrogación crítica moderna que Foucault 
denominará «ontología de la actualidad»(también fundada por Kant, pero esta 
vez en los trabajos sobre la Ilustración o la Revolución). Pues bien, es justamente 
aquel primado del conocimiento en la cuestión crítica el que no hallaríamos en el 
breve apunte kantiano en LQA, donde la cuestión del sentido de la verdad aparece 
en diferentes momentos y formas. Así, ApH se presentará aquí como el texto en 
que se abre una dimensión enteramente sometida al mandato de la Crítica y, por 
tanto, no antropológica o, en algún sentido, más fundamental que aquella (como 
dominio de «la regla de las reglas»). Con todo, en este espacio se llegaría a expresar 
el sentido práctico de la Crítica. Lo que ApH evidenciaría, así, es el fin práctico de 
todo uso crítico y la dimensión no antropológica del ejercicio de una crítica que 
haría posible una filosofía en sentido mundano, referida a lo que interesa a todos.49

Basta, pues, un simple vistazo a los apuntes del curso 1954-1955 para apreciar, 
al menos a un nivel programático, una consideración y valoración muy diferente 
de la crítica kantiana, y, en particular, de la Crítica de la razón pura. Y es que, 
como ya señalamos, Foucault advierte repetidas veces que «sería muy erróneo» 
ver en la Crítica, «y en la inversión copernicana que la acompaña», algo así como 
una operación de reconducción del sentido de la verdad al hombre como sujeto y 
la revelación de «la exigencia de un fundamento antropológico en Filosofía». De 
este modo, si la Crítica habilita toda una revolución copernicana en nuestro modo 
de pensar, ella no podría quintaesenciarse -a la vista las declaraciones de Foucault 
en este curso- en una nueva consideración según la cual el centro de referencia en 
el conocimiento ya no podría hallarse en el objeto, sino en el sujeto. La llamada 
revolución copernicana de Kant no podría tener en ningún caso este sentido y 
alcance antropológicos. Con ello, Foucault parecería estar siguiendo la línea de 
lectura de este motivo propuesta por Heidegger en Kant und das Problem der 
Metaphysik, en ese punto del Kantbuch en el que pensador alemán, desmarcándose 
de las interpretaciones antropológicas y epistemológicas de la KrV, se refiere al 
48 FOUCAULT, Michel. Le gouvernement de soi et des autres. Cours au Collège de France. 1982-1983.Gallimard/Seuil, 
Paris, 2008, 21-22 (trad. cast. El gobierno de sí y de los otros. Trad. Horacio Pons. Akal, Madrid, 2001, 29.).
49 FOUCAULT, Michel. LQA, 56 (trad. cast.,70-71).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»96

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

«verdadero sentido» de la revolución copernicana: «verdadero sentido -dice 
Heidegger-, por ser metafísico, de lo que se ha llamado la revolución copernicana 
(puesto que tiene a la metafísica por único tema)»50. 

Esta impresión se confirma tan pronto nos hacemos cargo del contexto textual 
de estas afirmaciones de LQA sobre el “error” antropológico en la interpretación 
de la Crítica kantiana. El análisis cuidadoso de este conjunto de apuntes sobre 
Kant sitúa, a nuestro ver sin lugar a dudas, la lectura foucaultiana de Kant en 
la pista de pensamiento abierta por el Heidegger del Kantbuch. Para justificar lo 
que acabamos de señalar vamos a proceder de la siguiente manera: citaremos, en 
primer lugar, el texto del prólogo a la segunda edición de la KrV, donde Kant hace 
referencia a la “revolución copernicana”. Posteriormente, a la vista de un somero 
análisis de este y de otros textos kantianos, analizaremos el alcance y significado de 
las declaraciones de Foucault sobre la revolución crítica de Kant:

Hasta ahora se ha supuesto que todo nuestro conocimiento debía 
regirse por los objetos, pero todos los intentos de establecer, mediante 
conceptos, algo a priori sobre ellos (…) quedaban anulados por esta 
suposición. Ensáyese, por eso, una vez, si acaso no avanzamos mejor, 
en los asuntos de la metafísica, si suponemos que los objetos deben 
regirse por nuestro conocimiento, lo que ya concuerda mejor con la 
buscada posibilidad de un conocimiento de ellos a priori que haya de 
establecer algo acerca de los objetos, antes que ellos nos sean dados.51

Repárese, en primer lugar, en que el tema, el único tema, de la llamada revolución 
copernicana de Kant es la metafísica. Con esta inversión en el modo de pensar 
se trataría de un ensayo que busca avanzar «en los asuntos metafísicos» -no 
cancelarlos de manera definitiva- a partir del nuevo punto de gravitación. En 
segundo lugar, Kant en ningún momento dice que el ensayo propuesto para 
solucionar el problema de la posibilidad de un conocimiento a priori de objetos 
en metafísica estribe en suponer que los objetos deben regirse por el sujeto o por el 
conocimiento del sujeto. Kant dice, más bien:  ensáyese si no avanzaremos mejor si 
suponemos que los objetos «deben regirse por nuestro conocimiento». Ninguna 
referencia, por tanto, al sujeto -de conocimiento- sino a «nuestro conocimiento». 
Indiquemos ya que Foucault parece ser bien consciente de ello en su apunte sobre 
la revolución copernicana, cuando advierte sobre el carácter apresurado e ilegítimo 
de esa operación hermenéutica en la que se identificaría el problema de la finitud, 
en la KrV, con la cuestión antropológica52. A la vista de ello, el apunte foucaultiano 
sobre Kant podría leerse como una contribución, completamente inesperada, 
para la desactivación de ciertas lecturas tan improcedentes como extendidas y 

50 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem der Metaphysik». En Gesamtausgabe (Band 3). Vittorio 
Klostermann, Frankfurt am Main, 2010, 12 (trad. cast. Kant y el problema de la metafísica. Trad. Gred Ibscher Roth. 
FCE, México D.F., 1986, 21).
51 KANT, Inmanuel. KrV, B-XVI.
52 FOUCAULT, Michel. LQA, 43, 46 (trad. cast., 70, 73).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 97

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

exitosas de la KrV, un aporte para la neutralización de un conjunto de habladurías 
ampliamente divulgadas sobre Kant53: por ejemplo, sobre la consumación 
trascendental, en el pensamiento kantiano, del viraje hacia la subjetividad como 
fundamento del conocimiento, ya iniciado por Descartes54.

Más precisamente, ¿a qué nos referimos con esta habladuría? ¿Qué 
desactivación está implicada en el desarrollo de las afirmaciones de Foucault 
sobre Kant en el curso? Dicho aún de una manera muy provisional: se trataría 
de inhabilitar la centralidad de la cuestión del sujeto en la analítica kantiana de la 
finitud del conocimiento. Pero ¿cómo entender eso de “la centralidad del sujeto” 
en este contexto? Evidentemente dicha centralidad habría de ser la propia de 
un sujeto finito, y, por lo tanto, no podría ser deudora, de un modo u otro, de 
la idea de una intuición originaria omnímodamente productiva, cuyo correlato 
“subjetivo” no podría nunca llamarse “hombre”, sino “Dios” -como el único ser al 
que podría corresponder tal tipo de intuición- y cuyo correlato “objetivo” nunca 
podría ser un “fenómeno” o un “objeto”, sino una cosa en sí misma. En este marco, 
nuestro conocimiento podría regirse de iure por las cosas en sí mismas, sin que 
esto en ningún caso pudiera ser cuestionado, porque las cosas en sí estarían de 
antemano regidas por el conocimiento divino, considerado, éste, la forma de iure 
del conocimiento como intuición intelectual, ahí donde necesariamente habría 
de regir la presuposición que precisamente dinamitará Kant: la presuposición de 
un fondo de  infinitud fundamental como  garantía del conocimiento (cuarta 
meditación metafísica de Descartes). Por lo tanto, en un contexto crítico, en el 
que la finitud llega a estar en primer plano y, por tanto, en el que ya no puede 
operar la infinitud divina como fondo de precomprensión del ser ¿cómo habría de 
entenderse la idea de un primado del sujeto sobre el objeto en el conocimiento? O 
dicho de otra manera: ¿cómo entender la revolución copernicana en el marco de 
la habladuría sobre el sujeto finito en Kant? Dicho a bote pronto: según las formas 
y maneras del constructivismo, en el modo de la interpretación constructivista de 
la realidad, entendiéndose aquí por “constructivismo”, no tanto un apriorismo, 
muy evidente por otra parte en Kant, cuanto una corriente de pensamiento de 
procedencia multidisciplinar que vendría a defender el carácter de “constructo” 
de la realidad, el que la realidad sea hasta un cierto punto una invención de aquel 
que la observa. De acuerdo con esta interpretación nunca llegaríamos a conocer 
“la realidad tal como es”, pues el conocer se interpreta aquí como una actividad 
mental en la que se trata de ordenar una pluralidad de datos (percepciones, 
impresiones, afecciones) en el interior de un marco teórico o, sin más, en un marco 
puramente mental; datos procedentes de “la realidad” que afectaría a nuestros 
53 La expresión “habladuría” remite al contar historias de Platón en el Sofista, y la encontramos en Martínez Marzoa. 
MARTÍNEZ MARZOA, Felipe. Releer a Kant, Anthropos, Barcelona, 1992, 39.
54 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Trad. Julia V. Iribarne. 
Prometeo libros, Buenos Aires, 2008, 58-59, 139-143. Que Foucault indique en varias ocasiones que no ha de verse 
en la Crítica una suerte de retorno al Hombre o una vuelta al fundamento antropológico de la filosofía parece obedecer 
a un intento de desmarcarse de la lectura sobre la historia de la filosofía que encontramos en la Krisis de Husserl.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»98

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

órganos sensoriales. Ello significa que el conocimiento nunca podría ser un “reflejo 
especular” de la realidad en sí “fuera de nosotros”, sino una construcción con base 
en nuestros datos empíricos.

Pues bien, esta interpretación constructivista de lo real aplicada al pensamiento 
de Kant nos obligaría a decir cosas tales como las siguientes55: bajo condiciones 
críticas, el conocimiento no puede ser creación y sólo es concebible como 
receptividad y sensación. La sensación, a su vez, consistiría en que “las cosas en sí 
mismas nos afectan”, de tal manera que, a partir de esas afecciones o impresiones, 
la mente construye los objetos, enlazándolas según ciertas reglas que tendrían 
su origen en el sujeto. El llamado objeto sería aquí una ficción o un constructo 
de la mente, un fenómeno, si bien el material, de suyo informe, con el que esta 
mente construye el objeto procedería de “las -verdaderas- cosas”, causa de nuestras 
sensaciones, pero en sí mismas incognoscibles. Importa destacar que en este 
planteamiento la forma es una posición del sujeto y que las reglas de enlace antes 
mentadas solo podrían tener un estatuto subjetivo-trascendental y, por tanto, en 
ningún caso una significación y alcances propiamente ontológicos. Por otra parte, 
lo que Kant llama «pluralidad de la sensación» o «materia del fenómeno» sería 
aquí algo carente de forma, estructura o anatomía propia, no consistiendo en nada 
más que en un montón de materiales de construcción (el material caótico de las 
sensaciones)56. Sentadas estas bases, puede llegar a entenderse que el principio del 
orden o del mundo sólo pueda serlo aquí el sujeto, que im-pone, con la complicidad 
del tiempo, la forma o la estructura sobre un material dócil e indeterminado, 
«salivándola -la forma- de sí mismo», como diría Ortega57, al igual que la araña 
saliva la red que le permite capturar las cosas. 

Ahora bien, si Kant estuviera diciendo algo así estaría negando, en verdad, el 
giro copernicano y no estaría revolucionando nada. Pues estaría diciendo que: (a) 
las cosas -como cosas que nos afectan- son de suyo, con entera independencia del 
conocimiento (no se regirían ni dependerían, por tanto, de nuestro conocimiento 
o, dicho de otra manera, el conocimiento no podría ser aquí el medio de su 
tener lugar o ser). Igualmente se estaría diciendo (b) que no cabe verdadero 
conocimiento, como conocimiento de las verdaderas cosas, pues el conocimiento 
en este planteamiento nunca podría alcanzar las cosas en sí, que se hallarían más 
allá de él, y, por tanto, ser adecuado a ellas. Por lo tanto, si se insiste en este 
contexto en la idea de una adecuación en algún sentido, o, al menos, en la idea 
de una relación o en algún tipo de encuentro, este sólo podría tener lugar entre la 
sensación y las “cosas” que son su causa. (c) En este contexto lo que Kant llama 
“objeto” sería un puro fenómeno, en el sentido de una construcción o ficción de la 
55 Seguimos aquí los desarrollos de MARTÍNEZ MARZOA, Felipe. «Kant». En Historia de la Filosofía (vol. II) 
(primera edición), Istmo, Madrid, 1973, 177 y ss.
56 La forma aquí no podría serlo de las cosas. En esta presentación la materia carece de un límite propio y es sólo un 
mero material para la construcción ilimitada del sujeto.
57 ORTEGA Y GASSET, José. «La filosofía de la historia de Hegel y la historiología». En HEGEL, G. F.F. Lecciones 
sobre la filosofía de la historia universal. Alianza, Madrid, 1989, 23.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 99

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

mente que en ningún caso podría adecuarse o representar la verdadera “realidad”, 
aunque el material a partir del cual la mente produce el constructo procede de 
alguna manera de la realidad58.

Pero nada más ajeno a la letra y al espíritu de Kant que esta interpretación 
constructivista de la revolución copernicana, deudora de presupuestos 
antropológicos que ni Kant, ni tampoco Foucault en su lectura de Kant en el curso, 
estarían dispuestos a admitir. A partir de aquí habría que entender lo siguiente: 
la llamada revolución copernicana, comprendida en su verdadera significado, 
incorpora, como no puede ser de otra manera bajo condiciones críticas, la tesis de 
la receptividad o de la pasividad  del conocimiento, pero , en ningún caso, bajo la 
presuposición de que haya algo así como cosas en sí incognoscibles que nos afectan, 
ni desde luego tampoco presuponiendo que la forma o estructura del conocimiento 
tiene por origen y principio un sujeto que da forma al material dócil de unas 
sensaciones que tendrían por causa la cosa en sí misma. Es decir, Kant asumiría la 
tesis de la receptividad del conocimiento, pero de forma enteramente inmanente, 
digamos, fenomenológicamente, y, por ello, sin presuponer en su analítica del 
conocimiento la doble trascendencia de una referencia a un sujeto de conocimiento 
y a una cosa en sí más allá del conocimiento. En este sentido, nos parece que Kant 
suscribiría sin reservas, por ejemplo, lo que Ortega afirma, precisamente frente 
a un Kant víctima de la interpretación antropológica del giro copernicano: «la 
primera “condición de posibilidad de la experiencia” o del conocimiento de algo, 
es que ese algo sea y que sea algo, por tanto, que tenga forma, figura, estructura, 
carácter»59. Y es importante entender, y así lo señala el propio Ortega, que, con 
ello, no se está prejuzgando si ese ser, forma o estructura lo tienen las cosas en sí 
mismas o si sólo surge en ellas como el habérselas del ente humano con ellas. «Lo 
decisivo en el asunto -señala Ortega- es que ni aún en este último caso es el ser una 
“forma del sujeto” que este echa sobre las cosas». Ello significa que si llegamos a 
identificar eso que suele llamarse logos con lo que acabamos de mentar con “ser” 
o “forma”, no podría ser comprendido como la facultad distintiva de un cierto 
ente (el ser humano) en el plano general de los entes; un ente que, así concebido, 
tendría, al interior del género “animal”, un específico modo de ser determinado 
por el logos (se trataría así del animal humano, el ente animal cuyo específico modo 
de ser se determina por el logos). La valiosa indicación orteguiana tendría otro 
sentido: si no cabe prejuzgar que la forma lo es aquí de un sujeto antropológico, 
aún en el caso de que  ella sólo surja en las cosas ahí y sólo ahí donde hay una 
relación o encuentro con el ser humano, y por tanto ahí y sólo ahí donde entra un 
juego el logos, parece entonces que lo que está en juego con el peculiar  ser (= logos) 
del ente que somos nosotros, no  es tanto un específico modo de ser o tener lugar 
sino el ser (=logos) o el tener lugar en cuanto tal y, por ello, de todo cuanto es. Pero 

58 MARTÍNEZ MARZOA, Felipe. «Kant». En Historia de la Filosofía, 177.
59 ORTEGA Y GASSET, José. «La filosofía de la historia de Hegel…», 23.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»100

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

entonces la forma o el logos tiene aquí un claro sentido ontológico fundamental y 
un alcance general60, en ningún caso una significación antropológico-regional o, 
incluso, antropológico-fundamental.

Pero, de un modo más concreto, ¿cómo habría de entenderse en Kant la 
asunción de la tesis de la receptividad del conocimiento en términos de inmanencia? 

El correlato de la intuición finita, como intuición receptiva, no podría ser, de 
acuerdo con lo dicho, una cosa en sí que, más allá de nuestro conocimiento, nos 
afectaría de alguna manera y se hallaría en algún tipo de relación o correspondencia 
con nuestras afecciones o impresiones. Por otra parte, el pensamiento, bajo 
condiciones de finitud, no podría consistir nunca en una relación inmediata con 
la cosa, es decir, en una intuición. Él es, más bien, relación mediata, en un doble 
sentido y nivel: relación mediata porque el pensamiento sólo se relaciona aquí 
con la cosa singular a través del rodeo del concepto universal, de tal manera que la 
universalidad del conocimiento lejos de ser una suerte de nota de la infinitud del 
conocimiento es, más bien, el sello de su finitud. Pero “relación mediata con la 
cosa” significa también, de un modo más originario, que: sólo en la referencia de 
la intuición empírica a un concepto a priori, (concepto) que ya no podría ser un 
universal, sino una regla de construcción de figuras objetivas (para la cual siempre 
tiene que haber sensación), cabe referencia de la intuición empírica a la cosa, cabe 
conocimiento como experiencia objetiva, un habérselas con las cosas como tales 
cosas o, si se quiere: sólo como referencia de la intuición sensible a la categoría 
algo es o tiene lugar.

Al igual que la palabra “intuición”, la palabra “conocimiento” envuelve un 
doble aspecto. Así, cuando preguntamos por el conocimiento, podemos preguntar 
por el acto de conocer (intendere), pero también podemos preguntar por lo 
conocido, el contenido de conocimiento (intentum). Según ello, la tesis de la 
receptividad o pasividad del conocimiento -prescindiendo de toda presuposición 
ajena a la argumentación kantiana- sólo dice que: los contenidos del conocimiento, 
en el conocimiento mismo, se hacen presentes como dados de hecho61 (no dice 
nada acerca de “cosas” al margen del conocimiento que nos afectan, ni asume 
distinciones del tipo “órganos de los sentidos” y “data de sensación”), es decir,  
que los contenidos del conocimiento no comparecen como producidos u 
originados, sino como algo que está ahí, desde sí mismo y en sí mismo, es decir, 
con la consistencia y permanencia propia de algo que se resiste y enfrenta como 
un objeto, con autonomía propia, y que, por tanto, nunca podríamos ser ni nunca 
nos podría pertenecer. De acuerdo con ello el conocimiento se presenta siempre 
como un reconocimiento (no creación) de lo que, en un sentido ahora radicalmente 

60 “General”, pero sólo en atención al marco teórico de la ontología, pues la ontología, a su vez, encuentra su límite 
-el límite de su generalidad- y el sentido de su lugar en el uso práctico de la razón, sin este límite Kant se parecería 
demasiado a Hegel.
61 MARTÍNEZ MARZOA, Felipe. «Kant», 177.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 101

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

crítico, de suyo se muestra62. Hemos dicho: “en un sentido radicalmente crítico” 
y, por ello, sin legitimidad para presuponer que de lo dicho pueda seguirse algún 
“al margen del conocimiento”, sino sólo que «el conocimiento mismo presenta en 
sí mismo el carácter de receptividad»63 o, tal como ya señalamos, y con particular 
atención ahora al intentum del conocimiento, que en el conocimiento mismo los 
contenidos de conocimiento se presentan siempre con el carácter de algo dado, 
no creado. 

En este sentido habría que decir que el análisis kantiano sobre el conocimiento 
trata únicamente del conocimiento (no del sujeto) y permanece siempre, en tanto 
análisis crítico, dentro de los límites del conocimiento (por eso no podría ser 
nunca una teoría del “conocimiento”). Lo que significa que la inversión copernicana 
de Kant, según la cual el objeto habría de regirse por nuestro conocimiento, sólo 
significa, comprendida en su radicalidad y verdadero alcance, que, en primer lugar, 
no hay cosas al margen del conocimiento y, por tanto, del concepto, siendo lo que 
Kant llama “objeto” aquí algo idéntico a la “cosa”. Pero, en segundo lugar, que el 
concepto como “universal” (como conjunto de notas), derivado de la experiencia 
de una pluralidad de casos singulares, es decir, la idea del concepto como algo que, 
por tanto, vendría siempre después de la sensación, es algo, cuanto menos, revisable 
pues, a la luz de la revolución copernicana, el conocimiento o la experiencia, 
críticamente comprendida, es el efecto de la síntesis de la intuición y el concepto.

Kant llama, como es sabido, al objeto (de conocimiento) también fenómeno. 
Según lo dicho el fenómeno es la cosa. Ahora bien, no podemos obviar que Kant 
habla de cosas en sí contraponiéndolas a los fenómenos. Ello ha dado pie precisamente 
a la interpretación de que las cosas en sí constituyen la causa de nuestras afecciones, 
siendo el fenómeno el objeto construido por la mente a partir del material 
indeterminado de las sensaciones. Pero esto a lo que, sin duda, ha dado pie Kant -y 
ello al utilizar una expresión, “cosa en sí misma”, que en nuestro lenguaje cotidiano 
significa justamente lo ente o la cosa a secas- no se halla propiamente en Kant y es 
enteramente ajeno a sus nociones críticas de “experiencia”64, de “fenómeno” y de 
“ontología”, como ontología siempre referida al ser de lo sensible o al fenómeno 
como lo ente65. Encontramos esta idea, por ejemplo, en Los progresos, donde Kant 

62 Heidegger comprende bien esta idea al señalar en su interpretación de Kant: «sólo para el conocimiento finito 
existe algo así como un objeto. Únicamente él está entregado al ente ya existente». HEIDEGGER, Martin. «Kant und 
das Problem…», 31 (trad. cast., 36). Nada más injusto, por tanto, que ver en la revolución copernicana, esto es, en 
la nueva referencia de los objetos a nuestro conocimiento algo así como la condición para un “dominio del sujeto” o, 
aún peor, una claudicación de la objetividad es favor de un mero juego de representaciones subjetivas.
63 MARTÍNEZ MARZOA, Felipe. Releer a Kant, 43.
64 «Por sensible no entendemos empero meramente aquello cuya representación es considerada en su relación con los 
sentidos, sino también lo considerado en relación con el entendimiento, aunque sólo en el caso de que los conceptos 
puros de este sean pensados en su aplicación a los objetos de los sentidos, o sea en favor de una experiencia posible». 
KANT, Immanuel. Los progresos de la metafísica desde Leibniz y Wolff. Trad. Félix Duque, epublibre titivillus, 2018, 
172.
65 Esta misma idea es afirmada por Heidegger: «el término fenómeno mienta al ente mismo como objeto de 
conocimiento finito (…) El ente que se aparece es idéntico al ente en sí (…) Los fenómenos no son una mera 
apariencia sino el ente mismo». HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem…», 31-32 (trad. cast., 36).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»102

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

deja firmemente establecido que la ontología crítica, en cuanto primera parte 
de la metafísica, «constituye el sistema de todos los conceptos y principios de 
entendimiento, pero sólo en la medida en que se refieran a objetos que puedan 
darse a los sentidos y ser, pues, acreditados por la experiencia»66. La ontología así 
entendida no concierne a lo suprasensible, fin final de la metafísica, sino a lo sensible 
y es sólo un medio y una preparación para la tarea de la metafísica propiamente 
dicha. Ahora bien, lo decisivo en este contexto es que Kant llama aquí a la ontología 
así caracterizada «filosofía trascendental». Por lo tanto, “filosofía trascendental” es el 
nombre crítico que Kant reserva para esa ciencia con un «altivo nombre»67, marcada, 
hasta la intervención crítica, por la desmesura. A partir de dicha intervención la 
ontología será puesta en su lugar, pues los límites del fenómeno devendrán ahora 
los límites de la ontología. En la KrV, en BXVIII, hallaríamos la misma idea acerca 
del saber trascendental (es decir, esa especie del saber a priori que contiene una 
referencia a la experiencia) como saber ontológico:

Este ensayo obtiene el resultado apetecido y promete a la primera parte 
de la metafísica la marcha segura de la ciencia, dado que esa primera 
parte se ocupa de conceptos a priori cuyos objetos correspondientes 
pueden darse en la experiencia adecuada a aquéllos68

Y si Kant introduce en su exposición el concepto de cosa en sí (como siendo, por 
cierto, algo así como la cara de una moneda cuya otra cara se llama conocimiento 
como intuición absoluta o infinita), lo hace con un sentido técnico y con fines 
puramente explicativos, sin admitirse siquiera como hipótesis o posibilidad69. 
Digamos que aquí la cosa en sí, al igual que el tipo de conocimiento que le es 
correlativo, no es nada más que un recurso utilizado por Kant para determinar, 
por contraposición, los conceptos ontológicos de fenómeno e intuición finita. 
Según ello, cosa en sí, en sentido técnico, sería el correlato de un acto de conocer 
que es, en ese y como ese mismo acto, creación de lo conocido (de tal manera que 
lo conocido aquí sería por el hecho mismo de ser conocido). Ahora bien, esto es 
justo de lo que nunca se trata en Kant; y para subrayar que nunca se trata de esto, 
sino de un conocimiento finito, Kant utiliza cláusulas del tipo “para nosotros, 
seres humanos”, “nuestro conocimiento” o “conocimiento humano”, sin que estas 
expresiones tengan ninguna significación antropológica, designando, sólo, la 
finitud del conocimiento. 

66 KANT, Immanuel. Los progresos…,172-173.
67 KANT, Immanuel. KrV, A-247.
68 KANT, Immanuel. KrV, B-XVIII.
69 KANT, Immanuel, KrV, B-307. Admitir esto significaría que estamos admitiendo, en Kant, justamente lo que 
no podría admitirse, si comprendemos bien y en su radicalidad su concepto de ontología: que Kant supone que, de 
una parte, hay algo así como Razón Absoluta y, de otra, Razón finita. De tal manera que, de acuerdo con el concepto 
de Razón absoluta, lo conocido por ella será por el mismo hecho de ser conocido; y la Razón finita conocerá, sin 
embargo, algo que ya es y sólo en tanto ella es afectada, por tanto, no lo conocerá absolutamente. La Razón absoluta 
conocerá, pues, las cosas en sí y la Razón finita simples fenómenos. Esto sería desconocer la pura función de concepto-
límite que la llamada “cosa en sí” tiene en Kant. 



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 103

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

Como es sabido, Kant utiliza para referirse a la cosa en sí también la expresión 
“noumenon”. De acuerdo con lo dicho no cabe, ni siquiera como hipótesis, lo que 
Kant llama un noúmeno en sentido positivo, es decir, «el objeto de una intuición 
no sensible» y, por lo tanto, el objeto de una intuición intelectual, de la cual dice 
Kant que «no podemos siquiera entender su posibilidad». Por lo tanto, la doctrina 
crítica de la sensibilidad nunca podría ser entendida, en ningún sentido, como 
una doctrina de los noúmenos en sentido positivo. Ahora bien, es, sin embargo, 
una doctrina de los noúmenos en sentido negativo, es decir, referida a algo -una cosa 
(Ding)- de lo no cabe intuición sensible y, por tanto, de lo que no cabe intuición 
en absoluto, esto es, ningún conocimiento (al menos en sentido teórico). La 
doctrina crítica de la sensibilidad como doctrina del noúmeno en sentido negativo 
procura así una suerte de «ampliación negativa»70 de nuestro entendimiento (al 
negar la posibilidad del noúmeno en sentido positivo), una suerte de liberación y 
autonomía legítima de éste más allá de los límites de la sensibilidad (es decir, más 
allá de los límites de la ontología) y del uso significativo de las categorías -y ello 
al poner, él mismo, el límite a aquella y, con ello, a sí mismo-, en favor de su uso 
práctico, y al liberar el espacio  de sentido para la legitimidad de la realidad -no 
teórica- de lo inteligible, como lo que  no podría ser en absoluto cosa en sentido 
teórico, es decir, objeto de una intuición intelectual.

Teniendo todo esto en cuenta ¿cuál sería, de un modo más preciso, el sentido 
de la inversión copernicana de Kant? 

Que Kant lleve a cumplimiento en filosofía toda una revolución copernicana, 
por la que los objetos, a partir de la intervención crítica, llegan a regirse por 
nuestro conocimiento, no podría significar, según lo expuesto, ninguna posición 
antropocentrista ni constructivista, ni mucho menos una suerte de disolución del 
objeto en la representación subjetiva. La revolución copernicana sólo dice que el 
conocimiento óntico o el conocimiento de las cosas nunca podría conformarse por 
sí sólo a dichas cosas sin un conocimiento a priori sobre la constitución de su ser, 
es decir, sin un conocimiento ontológico. El conocimiento óntico, por tanto, sin 
este conocimiento ontológico a priori carecería «de posible dirección, de un hacia 
qué»71. Dicho de otra manera: 

El conocimiento óntico no puede adaptarse al ente (“los objetos”), 
sino cuando el ente se ha manifestado ya como ente, es decir, cuando 
se conoce la constitución de su ser (…) la determinabilidad óntica 
de los objetos, tiene que ajustarse a este último conocimiento. La 
patentibilidad del ente (verdad óntica) gira alrededor de la revelación 
de la constitución del ser del ente (verdad ontológica).72 

Todo ello aparece claramente formulado en la introducción a la Lógica trascendental, 
en B-87, donde Kant señala que ningún conocimiento empírico puede hallarse en 
70 KANT, Immanuel, B-312.
71 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem…», 13 (trad. cast., 22).
72 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem», 13 (trad. cast. 21-22).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»104

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

contradicción con el conocimiento puro como conocimiento trascendental, es 
decir, con los conceptos y principios  sintéticos a priori  del entendimiento puro 
«sin perder al mismo tiempo, todo contenido, esto es, toda relación con algún 
objeto y, consiguientemente, toda verdad». Pero esto significa que : «la verdad 
trascendental vale aquí como criterio»73. Es preciso atender al nivel trascendental 
en que opera dicho criterio. De acuerdo con ello, en la analítica trascendental se 
expondría el canon trascendental destinado a enjuiciar el uso empírico. En virtud 
de su carácter trascendental estaríamos ya siempre en la posibilidad de distinguir la 
verdad de una pura vivencia (acaso de gran viveza y nitidez, pero no siendo nada 
más que en sueño), y -de distinguir-la objetividad del puro enlace subjetivo de 
las percepciones, estaríamos ya siempre -incluso en la experiencia más común- en 
la posibilidad de discriminar la información empíricamente válida de la que no 
lo es, lo objetivo de lo subjetivo, la realidad, del sueño y la ficción. Todo ello, en 
primer término, en la experiencia misma, y de acuerdo con criterios que no podrían 
proceder nunca de ella, ya que estarían implicados en su homologación.

Ahora bien, es necesario notar ahora que los descubrimientos kantianos 
referidos a la distinción entre la verdad empírica (verdad óntica) y la verdad 
trascendental (verdad ontológica), y de ésta como condición de posibilidad de 
aquella, llevan aparejados un nuevo concepto de juicio, originalmente kantiano, 
que, nos parece, constituye la clave para comprender el significado de la inversión 
kantiana. Sólo en el marco de esta comprensión del juicio es posible resolver el 
problema de la síntesis a priori en el conocimiento objetivo. Heidegger entiende 
certeramente este punto cuando señala, en este mismo contexto de análisis de 
la revolución copernicana, que «Kant entiende por conocimiento los juicios 
sintéticos a priori, es decir, el conocimiento preontológico -u ontológico- de 
la constitución del ser del ente». Haciéndonos cargo de esta declaración bien 
podríamos decir lo siguiente: si la revolución copernicana de Kant es la clave 
para la solución del problema de conocimiento sintético a priori en metafísica, el 
concepto propiamente kantiano de juicio es, a su vez, la clave para la comprensión 
de la revolución copernicana en su genuino alcance y significación ontológica 
(no antropológica ni antropocéntrica). O dicho de otra manera: solo llegaremos 
a comprender la llamada revolución copernicana de Kant, si, ante todo, llegamos 
a comprender el significado, la estructura y el nivel de la síntesis a priori, es decir, 
del juicio sintético a priori implicado en el ser o tener lugar de las cosas como tales 
cosas, o sólo si llegamos a comprender con justeza lo que se halla implicado en 
eso de “un regirse las cosas por nuestro conocimiento”. Veamos esto de un modo 
más concreto.

La pregunta por el significado, la estructura y el estatuto del juicio sintético 
a priori ha de responderse a partir del desarrollo de la contraposición entre el 

73 HEIDEGGER, Martin. «Phänomenologische interpretation von Kants Kritik der Reinen Vernunft». En 
Gesamtausgabe (Band 25). Vittorio Klostermann, Frakfurt am Main, 1995, 56.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 105

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

juicio sintético y el juicio analítico74. Podría llegar a pensarse que esta distinción 
se encuentra, antes que en Kant, ya en la concepción tradicional del juicio, y 
ello desde Aristóteles. Después de todo Aristóteles evidenciaba la estructura dual 
del logos en el análisis de éste como un λέγειν τί κατά τινος, como un enunciar 
algo de algo, un decir que es un referir un predicado a un sujeto. En el juicio 
hay, así, en juego, una σύνϑεσις τις, una cierta síntesis ήδη νοημάτων ώσπερ έν 
όντων, de representaciones (o conceptos, νοημάτων) que vienen a constituir una 
cierta unidad. Ahora bien, esta caracterización -así lo hace notar Heidegger- en la 
doctrina tradicional del juicio «vale para el juicio en general»75. Así, en el marco 
tradicional, juicios como “Esta pizarra es negra”, “Todos los cuerpos son extensos” 
o “Algunos cuerpos son pesados” son indistintamente, todos ellos, sintéticos, 
pues en todos ellos se piensa una relación, un cierto enlace, una unidad. Pero no 
sólo eso: la adjudicación del predicado al sujeto es una síntesis entre dos “algos” 
que, para ser componibles (síntesis), han de ser separados (análisis). Siguiendo el 
ejemplo de Heidegger: en el juicio “Esta pizarra es negra” se piensa la síntesis, la 
relación entre dos elementos separados: “pizarra” y “negro”. De este modo «en 
toda síntesis hay un análisis y viceversa»76:

Por consiguiente, todo juicio como relación entre representaciones es 
-no sólo secundaria, sino necesariamente- al mismo tiempo analítico 
y sintético. Puesto que de acuerdo a esto todo juicio como tal es 
analítico y sintético, la distinción entre juicios analíticos y sintéticos 
no tiene sentido.

No tiene sentido, ciertamente, pero sólo en el marco de la doctrina tradicional del 
juicio, en la que todo juicio se presenta como siendo a la vez analítico y sintético. 
Kant parece ser muy consciente de esto cuando señala que «antes -de la Crítica- no 
ha sido pensada y quizá incluso establecida la diferencia de los juicios analíticos 
y sintéticos»77. De esta declaración se seguiría que sólo a través de una nueva 
determinación del juicio cabe establecer el problema y pensar la diferencia entre 
los juicios sintéticos y los juicios analíticos, y no sólo eso, también hallar una 
solución. Por lo tanto, la comprensión de esta diferencia exige reparar en el modo 
-enteramente novedoso- en que Kant concibe la esencia del juicio. Es necesario 
señalar que Kant habría contribuido a mantener velada dicha diferencia desde el 
momento en que, en B-10, al plantearla por primera vez en su Introducción a la 
KrV, se vale para ello de la noción tradicional de juicio y, por tanto, de la idea de 
juicio que justamente no permitiría establecer la diferencia: 

74 En este desarrollo seguimos a NAVARRO CORDÓN, Juan Manuel. «Sentido del saber sintético a priori». 
(Extracto de tesis doctoral) En El fenomenismo kantiano. Un estudio sobre la posibilidad de la metafísica, Madrid, 1970. 
También a: HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa. La doctrina kantiana de los principios trascendentales. Trad. 
E. García; Z. Szankay. Editorial Alfa Argentina, Buenos Aires, 1975, 121-162.
75 HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 139.
76 HEIDEGGER, Martin. La pregunta…, 143.
77 KANT, Immanuel. KrV, B-19.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»106

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

En todos los juicios en lo que se piensa la relación de un sujeto con 
un predicado (…), esta relación es posible de dos maneras: o bien el 
predicado B pertenece al sujeto A como algo que está (implícitamente) 
contenido en el concepto A, o bien B se halla completamente fuera del 
concepto A, aunque esté en conexión con él.

De acuerdo con los términos en los que introduce la diferencia entre los juicios 
analíticos y sintéticos, Kant estaría aceptando, sin la menor distancia crítica, la 
noción tradicional del juicio como relación de un sujeto y un predicado. Hemos 
visto que Aristóteles piensa esa relación como una cierta síntesis o enlace entre 
representaciones o conceptos que en el juicio vienen a constituir una unidad. 
Pero justamente de esto se trataría también aquí para Kant, que asume, en todo 
el desarrollo explicativo que se inicia a partir de B-10 sobre la diferencia entre 
lo analítico y lo sintético, que el juicio es un enlace entre conceptos dados (que 
realizan en el juicio funciones de sujeto o predicado). Lo que implica además 
que Kant, en el marco de esta explicación, estaría también asumiendo sin crítica 
la noción tradicional de “concepto” (que, ha de observarse, en su planteamiento 
genuinamente trascendental tiene siempre un carácter derivado).

Pero ¿cómo se conciben en el marco tradicional los juicios analíticos y 
sintéticos? 

En el juicio analítico es suficiente con analizar, en el sentido de descomponer y 
detallar en sus notas, el concepto que hace la función de sujeto en el juicio, para 
llegar a saber, a través de su inspección, que el concepto que realiza la función de 
predicado en el juicio ya estaba contenido como nota en el concepto del sujeto. 
Al respecto, es importante reparar en que, en el juicio analítico, (a) no salimos del 
ámbito comprensivo del concepto de sujeto, de modo que todo lo que de él sea 
afirmado correctamente habrá de estar ya pensado en dicho concepto, si bien no de 
un modo explícito o temático, sino, como dice Kant, en «forma confusa». De ahí 
(b) el carácter puramente explicativo de este tipo de juicios; y de ahí también el que 
(c) el fundamento de la verdad del juicio no sea otro que la identidad del concepto 
-en función de sujeto- consigo mismo, es decir, con lo ya pensado en él de forma 
implícita. Por otra parte, (d) el carácter a priori de estos juicios sólo significa la 
mera anterioridad del concepto de sujeto (con independencia de que este concepto 
tenga su fuente en la experiencia, tal como ocurre con el concepto de “cuerpo” en 
el juicio “todos los cuerpos son extensos”) -como base del juicio- sobre el concepto 
del predicado, en el sentido de que éste ya se halla contenido en la comprensión de 
aquél. Por último: (e) el concepto de análisis que Kant emplea en este punto de la 
Introducción nada tiene que ver con la noción propiamente kantiana de analítica. 
Así, la operación de análisis en los juicios analíticos es un mero proceder sobre 
conceptos dados, sin que en ningún momento se haga cuestión del origen de eso 
dado. Navarro Cordón, en la misma pista que recorriera Heidegger en La pregunta 
por la cosa, ha observado con acierto que de esta noción de análisis se deriva el 



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 107

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

«carácter externo» del juicio analítico según la concepción tradicional; y “carácter 
externo del juicio” no sólo por relación al origen de los conceptos implicados en 
él, sino también por relación al entendimiento o la subjetividad, en un sentido que 
pronto precisaremos78. No queremos dejar de señalar ya en este punto de nuestra 
exposición, a fin de no perder de vista hacia dónde nos encaminamos, que en el 
juicio sintético a priori, por contraste con el juicio analítico y siempre según la 
forma original en que Kant concibe el juicio, tanto la actividad del entendimiento 
como los conceptos implicados en el juicio, en tanto originados o constituidos en 
él, son inmanentes o internos a aquel, y, por ello, han de ser comprendidos, en su 
forma originaria, de un modo originariamente sintético. Como veremos, esto tiene 
importantes consecuencias.

Veamos ahora el juicio sintético tal como lo presenta Kant en la Introducción, 
en el marco de la concepción tradicional del juicio.

(a)Cuando Kant afirma que, en el caso de los juicios sintéticos, el predicado 
B se halla «completamente fuera del concepto A», hay que entender, en primer 
lugar, que, al igual que ocurre en los juicios analíticos y aunque en este caso B se 
halle fuera del concepto A, o, como decíamos antes, no pertenezca al ámbito de 
comprensión del concepto-sujeto, “B” es también un concepto, no designando, por 
tanto, ni experiencia, ni existencia. Ahora bien, (b) este concepto -dice Kant- se 
halla, aún sin pertenecer a su comprensión, «en conexión» con el concepto-sujeto 
¿Cómo habría que entender esta conexión? No podría tratarse, lo estamos viendo, 
de una vinculación analítica en el sentido ya expuesto, en cuanto aquí la conexión 
mentada no podría estar fundada en la identidad del concepto-sujeto, de modo 
que sólo podría pensarse el vínculo entre conceptos completamente distintos si 
el concepto de sujeto es correlato de un objeto cuya riqueza sólo es expresada  en 
parte por aquel concepto, de tal manera que sólo saliendo de dicho concepto 
podríamos encontrar en ese mismo objeto -que el concepto sujeto no agota- el 
fundamento de la verdad del juicio. Ahora bien, ese objeto, fundamento de una 
conexión mediata o derivada entre conceptos, no es otro que el objeto (o la cosa) 
dada en la experiencia:

Aunque no incluya el predicado “pesado” en el concepto de cuerpo 
en general dicho concepto designa un objeto de experiencia mediante una 
parte de ella (cursiva nuestra). A esta parte puedo añadir, pues, otras 
partes como pertenecientes a la experiencia anterior (…) volviendo la 
mirada hacia la experiencia de la que había extraído ese concepto de 
cuerpo, encuentro conectada siempre a las características anteriores 
[es decir conectada a las características obtenidas en el análisis y 
descomposición en notas del concepto de cuerpo; nota nuestra] 
también el peso79.

78 NAVARRO CORDÓN, Juan Manuel. «Sentido del saber sintético a priori», 6.
79 KANT, Immanuel. KrV, A-8.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»108

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

Es pues la unidad del objeto de experiencia la que funda el vínculo mediato y 
derivado entre los conceptos del juicio sintético; y justamente porque se trata 
de un vínculo mediato y derivado que exige retornar a la experiencia de la que 
procede el concepto-sujeto para realizar el juicio, se trata aquí de añadir algo 
que no estaba en aquel concepto («algo completamente distinto» que no expresa 
el concepto-sujeto) o de una ampliación o enriquecimiento por relación a su 
contenido, es decir, justamente lo que Kant llama , en este contexto, una síntesis, la 
propia del juicio sintético80. De ahí que Kant diga que «los juicios de experiencia, 
en cuanto tales, son todos juicios sintéticos». Ahora bien ¿qué significa aquí 
“juicio de experiencia” y “experiencia”? Con vistas a la comprensión del concepto 
de experiencia que está implicado en este tramo de la Introducción (distinto, por 
cierto, del que cabe encontrar en A-1 o B-5) es conveniente tener en cuenta la 
distinción que Kant establece en los parágrafos 18 y 19 de los Prolegómenos entre 
las dos especies de lo que llama allí el “juicio empírico”: los juicios de percepción 
y los juicios de experiencia.  

Kant establece en la Introducción de la KrV, en A-8, una identificación, sin 
mayor especificación, entre el juicio de experiencia y el juicio empírico («juicio 
de experiencia o juicio empírico»). Ello es completamente acertado y bien podría 
decirse, a la vista de las distinciones de Prolegómenos, que todo juicio de experiencia 
es un juicio empírico, en tanto en cuanto éste se halla referido y fundado -al 
menos en parte o en un cierto aspecto, según el tipo de juicio empírico de que 
tratemos- en la percepción de los sentidos. Ahora bien, Kant señala que «no son 
por eso inversamente juicios de experiencia todos los juicios empíricos»81¿Cuál 
sería por tanto la especificidad de los juicios de experiencia? El juicio de 
experiencia es un juicio empírico con validez objetiva. El valor objetivo del juicio 
empírico depende de que en él la percepción, de suyo subjetiva, sea referida a un 
concepto a priori que la transforma en una “experiencia”: «los juicios empíricos, 
en la medida en que tienen validez objetiva son juicios de experiencia; pero a los 
que son válidos sólo subjetivamente los llamo juicios de percepción». Los juicios de 
percepción no requieren de ningún concepto puro del entendimiento, sólo -dice 
Kant- «de la conexión lógica de la percepción en un sujeto pensante»82. Un juicio 
de percepción responde a la forma “(yo percibo que) cada vez que el sol ilumina la 
piedra, (entonces) la piedra se calienta”. Cada vez que tengo la percepción del sol 
iluminando la piedra, ésta es seguida por mi percepción de la piedra caliente. Este 
enlace de percepciones se expresa, por tanto, en enunciados con la forma “cada vez 
que (…) entonces”, donde se trata de la mera unión de diferentes percepciones en 
un mismo sujeto pensante. El juicio de experiencia posee una forma distinta. En 
él los términos “sol” y “piedra” no están ligados en razón de una repetición en la 

80 KANT, Immanuel. KrV, B-11.
81 KANT, Immanuel. Prolegómenos a toda metafísica futura que haya de poder presentarse como ciencia (edición 
Bilingüe). Trad. Mario Caimi. Istmo, Madrid, 1999, 125.
82 KANT, Immanuel. Prolegómenos, 127.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 109

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

sucesión de las percepciones subjetivas correspondientes al juicio, sino que estas 
percepciones «están captadas en los conceptos de causa y efecto»83: «La relación ya 
no es: “cada vez que (…) entonces…”; ésta se refiere a la sucesión de un percibir. 
La relación ahora es la de “si (…) entonces” (“puesto que (…) por eso”), se refiere 
a la cosa misma». O, como dice Kant, la relación expresa «una propiedad del 
objeto»84. Es en este sentido que “experiencia” en Kant es sinónimo de conocimiento 
objetivo, y donde el “objeto” se hallaría aquí «doblemente determinado»85, siendo 
el efecto de una síntesis originaria de la intuición empírica y del concepto puro: 
«lo intuitivamente dado debe ser puesto bajo la universalidad de determinados 
conceptos, el concepto debe agregarse a la intuición y determinar, según su 
manera, lo que se da en ella»86. Es preciso notar no sólo que aquí la experiencia no 
es idéntica a la percepción, sino también que aquella nunca podría proceder de esta 
y a ella reducirse. Por eso dice Heidegger comentando estos textos de Kant que «el 
juicio perceptivo (…) no se transforma en el juicio de experiencia (…) de forma 
paulatina y después de un número suficientemente grande de observaciones». Y 
es que el juicio de experiencia, siempre en este sentido expuesto, exige ganar un 
concepto crítico de “experiencia”, el genuinamente kantiano, que incorpora en 
la consideración de aquella las estructuras de lo a priori: «la experiencia no nace 
“empíricamente” de percepciones, sino que se posibilita sólo metafísicamente, por 
un nuevo representar conceptual que anticipa de determinada manera lo dado, en 
nuestro caso en los conceptos de causa y efecto».

A la luz de la distinción de los Prolegómenos cabe hacer algunas observaciones:
(a)La noción del “juicio de experiencia” como juicio sintético, tal como se 

aborda en la Introducción, no podría poner en juego ninguna instancia a priori, 
en razón de la concepción del juicio desde la cual se determina y de la asimilación 
de la experiencia a lo empírico (esencialmente singular y contingente). De modo 
que aquí se asume, sin más, el puro carácter de a posteriori de la experiencia. O 
dicho de otra manera: las nociones que aquí se manejan de “experiencia”, “objeto 
de la experiencia” y “juicio de experiencia” son precríticas y de clara procedencia 
empirista. Lo que implica, nuevamente, lo que Navarro Cordón ha denominado 
el carácter externo -o no constitutivo- del juicio, esta vez con relación a la experiencia 
o al objeto de experiencia, que en ningún caso es cuestionado como el correlato y 
el origen de los conceptos en el juicio (incluso, como hemos visto, en el caso del 
concepto en que se funda el juicio analítico). (b) La función del entendimiento 
en los juicios de experiencia expuestos en la Introducción se reduciría aquí a un 
mero enlazar percepciones. Se trata del mismo tipo de acto del entendimiento que 
encontramos en el juicio analítico, si bien, en este caso, el enlazar (conceptos) 
no se realiza desde la inspección del concepto-sujeto según lo ya pensado en 

83 HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 124. 
84 KANT, Immanuel. Prolegómenos, 127.
85 HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 123.
86 HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 125.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»110

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

él, sino desde el rodeo de la experiencia, no lo olvidemos, aquí acríticamente 
comprendida87. El entendimiento en ambos casos es una mera facultad de enlazar 
representaciones, es decir, de representar la relación sujeto-predicado («En todo 
juicio se piensa la relación de un sujeto con un predicado de un doble modo…»). 
(c) El juicio sintético, en este marco tradicional de comprensión del juicio, sólo 
se deja pensar como a posteriori, por cuanto el afuera del concepto, la experiencia, 
el objeto de experiencia, es tomado, sin mayor reflexión, como un mero correlato 
externo al juicio empírico (correlato que también supone, insistimos, el juicio 
analítico, pues la referencia de la relación sujeto-predicado al objeto de experiencia 
se halla también implicada en este, sólo que aquí tenemos el objeto según su 
concepto y, por tanto, el objeto sigue siendo aquí la medida, pero sólo, justamente, 
en cuanto concepto dado)88. Desde aquí no se ve cómo podríamos llegar a concebir 
una síntesis que no fuera empírica y parece que se agota la cuestión de dicha 
síntesis en el problema de la verificación a posteriori en la experiencia. Es decir, a 
partir de aquí no se ve cómo podría resolverse la cuestión en la que se dirime la 
suerte de la metafísica: ¿cómo son posibles los juicios sintéticos a priori?

La posibilidad de los juicios sintéticos a posteriori, «como juicios empíricos 
o de experiencia», «no ofrece dificultad alguna»89, pues basta acudir o, más 
rigurosamente, retornar a «la experiencia completa del objeto que pienso mediante 
un concepto A, el cual constituye sólo una parte de esta experiencia» para reconocer 
la conexión -sintética- entre los conceptos completamente diferentes del juicio. El 
objeto de experiencia es aquí el fundamento del vínculo judicativo. Por otra parte, 
la posibilidad a priori de los juicios analíticos tampoco presenta problema alguno, 
pues ellos no hacen sino explicitar lo que ya estaba pensado en el concepto. No 
ocurre lo mismo con los juicios sintéticos a priori, que, según lo dicho hasta ahora 
recorriendo la pista de la Introducción, no sólo presentan un problema, sino incluso 
una «insalvable dificultad»90, a causa de su carácter contradictorio91. Pues, en cuanto 
a priori, el fundamento de la síntesis aquí no podría ser nunca lo empírico, pero en 
cuanto sintético, tampoco podría serlo el concepto-sujeto, es decir, el fundamento 
deberá hallarse en un afuera de aquel, pero, como en la Introducción ese afuera 
o más allá del concepto sólo es concebible como el objeto de experiencia, no se 
atisba la posibilidad de un tal fundamento (sintético y a priori). Dicho de otra 
87 NAVARRO CORDÓN, Juan Manuel. «Sentido del saber sintético a priori», 12
88 Cuando decimos “Todos los cuerpos son pesados”, “Todos los cuerpos” significa «el cuerpo tomado según su 
concepto», HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa,143. La relación con el objeto se piensa o representa aquí 
sólo hasta el grado en que aquel es nombrado en lo universal, en su concepto, en el que ya tenemos un conocimiento 
del objeto, al que nos limitamos en el juicio analítico, evitando el rodeo por el objeto empírico.
89 KANT, Immanuel. KrV, A-8
90 NAVARRO CORDÓN, Juan Manuel. «Sentido del saber sintético a priori», 13.
91 «(…) por lo dicho hasta ahora, el mismo concepto de un juicio tal es contradictorio. Ya que los juicios sintéticos 
son a posteriori, sólo tenemos que poner, en lugar de sintético, a posteriori, para ver el contrasentido de la pregunta. 
Ella reza: ¿cómo son posibles a priori los juicios a posteriori? O, ya que todos los juicios analíticos son a priori, 
podemos poner en vez de a priori, analítico, y formular la pregunta así: ¿cómo son posibles analíticamente los juicios 
sintéticos? Es lo mismo que si quisiéramos decir: ¿cómo es posible el fuego como agua? La respuesta se entiende por 
sí misma. Dice imposible». HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 149.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 111

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

manera: la imposibilidad se presenta aquí en tanto los juicios sintéticos a priori 
expresan la exigencia de una referencia a objeto (que transcienda el concepto de 
sujeto, síntesis) que tendría que prescindir de todo acceso al objeto (a priori). La 
contradicción parece palpable.

Ahora bien, lo que es preciso entender es que esta imposibilidad no afecta a la 
síntesis a priori como tal, y sólo se sigue de la concepción del juicio desde la cual 
pretende dilucidarse su posibilidad, pues si el juicio es considerado una relación 
entre conceptos, sólo caben dos posibilidades: o el fundamento del juicio se halla 
en el concepto-sujeto o él reside en el objeto empírico y, por tanto, la síntesis es 
necesariamente a posteriori. 

Así pues, la concepción tradicional del juicio, de la que se vale Kant en la 
Introducción para establecer el problema y la distinción de los juicios analíticos y 
sintéticos, implica una interpretación de lo lógico y lo real enteramente ajena a 
la concepción que habilita la crítica, y no permite dar cuenta de dicho problema 
y, por ende, de la posibilidad de un conocimiento sintético a priori o, más 
específicamente en este contexto, de un saber que contenga a priori una referencia 
al objeto de experiencia92. Se trata de una noción de juicio, lo recordamos, 
enteramente externa, tanto en relación a los conceptos dados que en él se vinculan 
-de los que no se cuestiona críticamente ni cómo ni dónde han sido dados, «antes 
bien en la creencia oculta de que proceden de la experiencia empírica»93- como en 
relación a la subjetividad o al entendimiento que juzga, cuya función y actividad 
se agota aquí en un mero referir un concepto a otro. Se trata de una noción de 
juicio que no podría dar cuenta de un saber sintético a priori y, por tanto, desde 
la que nunca podría asumirse en su justo alcance y significado -ontológico- la 
revolución kantiana. Por lo tanto: «la noción de juicio que permite una síntesis a 
priori habrá de ser radicalmente otra que aquella desde la que Kant introdujo la 
diferencia»94. Tal será la concepción propiamente kantiana del juicio, que no se deja 
reducir a la determinación tradicional, la cual no podría considerarse incorrecta 
pero sí claramente insuficiente para dar cuenta de las transformaciones kantianas, 
que exigen, como estamos viendo, una originariedad ontológica de la síntesis a 
priori y, por tanto, del juicio como tal, que la determinación tradicional impide 
captar. De ahí que Kant muestre su insatisfacción con dicha determinación en el 
parágrafo 19 de la deducción trascendental, donde hallamos también la noción 
de juicio propiamente kantiana: «Nunca ha llegado a satisfacerme la explicación 
que dan los lógicos acerca del juicio en general. Según ellos este consiste en la 
representación de una relación entre dos conceptos». Kant no manifiesta aquí 
su insatisfacción personal relacionada con ciertos deseos particulares, sino la 
insuficiencia de la explicación tradicional del juicio para satisfacer las exigencias 
que provienen de la esencia misma de la cuestión planteada acerca de la posibilidad 
92 Tal es la especificidad del conocimiento trascendental frente al saber sintético a priori propio de las matemáticas.
93 NAVARRO CORDÓN, Juan Manuel. «Sentido del saber sintético a priori», 14.
94 NAVARRO CORDÓN, Juan Manuel. «Sentido del saber…», 15.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»112

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

de saber sintético a priori95. Su insatisfacción refleja, pues, una imposibilidad 
objetiva en la concepción del juicio manejada en la Introducción para establecer el 
problema y analizar las distinciones entre los juicios analíticos y sintéticos. Hace 
falta, pues, una nueva determinación que pueda satisfacer las exigencias de un 
saber sintético a priori. Y bien ¿cuál sería esa determinación? «(..) un juicio no 
es nada más que la manera de traer conocimientos dados a la unidad objetiva de 
apercepción»96. Repárese en que no se mencionan aquí, ni a la representación -lo 
que indica un cambio en la consideración del nivel en el que juega el juicio-, ni 
tampoco relaciones entre conceptos dados, en correlación externa e inevitable -de 
un modo u otro según se trate de un juicio sintético o analítico-, con el objeto de 
experiencia. Asimismo, los “elementos” implicados en la definición -elementos que 
sólo cobran existencia en la reflexión trascendental analítica- son, por una parte, 
los «conocimientos dados», que nunca podrían ser aquellos que hacen referencia 
de un modo universal a la intuición empírica, ni tampoco conocimientos en el 
sentido en que estos aparecen en el parágrafo 17, «como la referencia determinada 
de representaciones dadas a un objeto», siendo aquí el “objeto” «aquello en cuyo 
concepto está reunido lo múltiple de una intuición dada», sino lo que corresponde 
a lo dado en el conocimiento, justamente en el sentido originariamente sintético y 
ontológico del parágrafo 17, es decir, la intuición, que en este marco no podría ser, 
como es obvio, la intuición empírica, sino la intuición pura, es decir, la  intuición 
implicada en la determinación, no de este o aquel objeto, sino del objeto en cuanto 
tal. Ahora bien, dicha intuición no es otra cosa que el tiempo mismo.97 

Pero, por otra parte, en la definición del parágrafo 19 se habla también de 
«unidad objetiva» y del juicio como un «traer» lo dado a la unidad objetiva. De 
acuerdo con ello, lo que está en juego en el juicio y como juicio, es decir, como 
síntesis originaria, no es un conocimiento, falso o verdadero, sino el ser o el tener 
lugar del objeto como tal. En la cópula se trata, pues, de la referencia de lo dado al 
objeto, pero como referencia de lo dado al entendimiento a priori: la «cópula designa 
la relación de esas representaciones -dadas- con la apercepción originaria»98. Y ello 
en el bien entendido de que lo que se juega en esa relación es, justamente, lo que 
se juega en la cópula, es decir, ser. Así, la condición de posibilidad para emitir 
un juicio del tipo “Los cuerpos son pesados”, que es, evidentemente , un juicio 
empírico, no es sin más la unidad subjetiva de las percepciones en una conciencia, 
que a lo sumo nos permite decir cosas tales como “cuando sostengo un cuerpo 

95 HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 139.
96 KANT, Immanuel. KrV, B-141.
97 «Como por otra parte se trata de conceptos puros del entendimiento que debe determinar a priori todo objeto como 
tal (no en tanto que tal o cual objeto) la intuición pura a la cual ellos deben originariamente su contenido debe ser una 
intuición en el horizonte de la cual, previamente, sean vistos todos los objetos empíricos, todos los fenómenos. Pero esta 
intuición pura en el horizonte de la cual se muestra de antemano todo ente que es ahí (Vorhandene) (tanto físico como 
psíquico) y que nos sale al encuentro, es el tiempo». HEIDEGGER, Martin. «Phänomenologische interpretation…», 
252-253.
98 KANT, Immanuel. KrV, B-141-142.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 113

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

siento la presión del peso”, sino una originaria síntesis que es condición de una 
unidad en el objeto mismo (no en el sujeto), condición, pues, de la objetividad de 
la experiencia o de la experiencia sin más (frente al sueño o la mera percepción 
subjetiva) y, por cierto, condición, ante todo, de la experiencia común. Se aprecia 
que aquí la referencia del acto de juzgar -como el traer indicado- a la intuición no 
presupone las formas derivadas, y como desgajadas de su originaria síntesis, del 
concepto como universal y del objeto de experiencia, y, por tanto, en ningún caso 
podría entenderse como una referencia «solamente de modo general a la intuición 
y al objeto»99, sino que, antes bien, la esencia del juicio «está determinada desde 
esa referencia y como esa referencia». Así, «por la determinación esencial del 
juicio fijada en la referencia intuitiva y objetiva, esta referencia se destaca y se 
coloca expresamente en la trama unitaria del conocimiento». Lo que significa, 
nuevamente, el carácter originario de la síntesis y, por lo tanto, ni del concepto 
-desde luego como universal, pero tampoco como categoría o regla de enlace 
a priori- ni, por ende, del “entendimiento”; pero desde luego tampoco de la 
intuición pura y, por tanto, de la “sensibilidad”. Las palabras, como es sabido, que 
utiliza Kant para expresar la originariedad de este enlace (en que se juega ser) y 
su fundamento son “esquema” o “esquemas”, como «determinaciones del tiempo 
realizadas a priori» y como «verdaderas y únicas condiciones» que hacen que los 
conceptos puros del entendimiento «se refieran a objetos y, consiguientemente que 
posean significación»100, e “imaginación”, como el nombre mítico que no designa 
fuente alguna de conocimiento, sino, justamente, su originaria síntesis. Lo que 
está en juego aquí, por tanto, es una síntesis más originaria que aquella sinopsis (o 
syndosis, en expresión de Heidegger) a la que se refiere Kant como intuición pura 
del espacio y el tiempo, de la que se ocupa, como él mismo indica en A-94, en 
la estética trascendental, más concretamente, en la exposición metafísica del espacio 
y del tiempo. Pero, igualmente, esta síntesis no podría ser tampoco la propia del 
pensamiento puro. En suma, no estamos aquí ni ante la sinopsis de la intuición 
pura, ni ante la síntesis del pensamiento puro (abordaremos esta cuestión cuando 
nos ocupemos temáticamente de la cuestión de la imaginación en Kant).  

Es necesario subrayar que desde aquí surge un nuevo concepto de 
entendimiento, que ya no podría cifrarse en la capacidad y en la actividad de 
enlazar representaciones, pues él media ahora en la experiencia del objeto, pero 
no sólo eso: comprender la radicalidad de la síntesis a priori significa comprender 
la estructura esencialmente judicativa, en tanto finita, de la subjetividad o del 
entendimiento mismo, es decir, su esencial carácter sintético. Acaso por eso el 
nombre “entendimiento” acabe resultando insuficiente para dar cuenta de esta 
instancia. 

 Todo ello manifiesta, en fin, ya desde un primer vistazo, no tanto el que a 

99 HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 140.
100 KANT, Immanuel. KrV, B-184-185.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»114

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

partir de esta nueva determinación del juicio se pueda establecer -según indica 
Kant erróneamente en el parágrafo 19- lo que no podría ser establecido desde la 
concepción tradicional, es decir, el fundamento de la relación judicativa (dónde 
reposa o se sustenta el juicio), sino un cambio en la naturaleza y el estatuto de 
la relación misma101, en interna conexión ahora tanto con el objeto como con 
el fundamento de dicha relación102. Así, si el nuevo fundamento del juicio, 
bajo condiciones críticas, ya no podría ser el objeto, sino la originaria unidad 
sintética de apercepción, es decir, el yo pienso, habría de tenerse en cuenta que -y 
extraer todas las consecuencias de ello- a la luz de esta nueva determinación del 
juicio, la originaria unidad sintética, se desvela, ella misma, como una instancia 
originariamente sintética, cuya consideración nos obliga a abrirnos a la idea de una 
receptividad interna al fundamento de la síntesis ontológica y, con ello, a la idea de 
una temporalidad originaria y a la corporalidad y a la lingüisticidad implicadas 
en la realidad de un yo pienso que existe ya pensando -al margen de la duplicación 
empírico-trascendental propia de la antropológica fundamental 103.

Pero volvamos ahora a Foucault.

3. El apunte sobre la idea kantiana de intuición en LQA

Foucault advierte en LQA de que la insistencia kantiana en el «tema de la finitud 
humana» no podría confundirse con la exigencia de un retorno al fundamento 
antropológico104, tras, acaso, la perdida en el objeto. Con ello, pretende desactivar 
identificaciones precipitadas que podrían resultar de la lectura del texto kantiano, 
justamente las que impedirían el abordaje ontológico de la temática de finitud. Más 
concretamente: el apunte foucaultiano se afirma en una lectura del texto crítico 
que implica la neutralización de la identificación de la cuestión de la finitud con el 
problema del hombre; y ello con vistas a hacer valer lo que Foucault, nuevamente 
en la cercanía de Heidegger, tomará como el verdadero vínculo implicado en la 
insistencia de la consideración crítica: no tanto finitud y hombre, cuanto finitud y ser. 
Todo ello de acuerdo con las afirmaciones que años después hallaremos en Préface à 
la transgression. Y es que, ya en estos apuntes de curso, Foucault parece encontrar en 
Kant tanto el dispositivo de pensamiento en cuya ambigüedad anclará la posibilidad 
de la antropología devenida el destino de la Crítica, como la posibilidad de un 
pensamiento del «origen», consignado bajo el nombre de “Nietzsche”, «del que 
todo hasta el presente nos habría desviado»105y del que ningún análisis husserliano 
101 NAVARRO, CORDÓN, Juan Manuel. «Sentido del saber…»,17-18.
102 Vemos cómo se desactiva aquí, por la vía del análisis de la noción propiamente crítica del juicio, la doble 
trascendencia del sujeto y el objeto implicada en la concepción constructivista de la revolución copernicana.
103 Los pasajes kantianos de la segunda edición de los paralogismos de la KrV son fundamentales para abordar en 
Kant la cuestión de la realidad de la apercepción trascendental, más allá de cualquier circularidad paradójica. 
104 FOUCAULT, Michel. LQA, 58 (trad. cast. 73).
105 FOUCAULT, Michel. «Préface à la transgression», 239 (trad. cast., 130).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 115

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

de las constituciones y de su suelo trascendental-antropológico podría dar cuenta. 
Se trataría de un pensamiento que sería «en el mismo movimiento una Crítica y 
una Ontología, un pensamiento que pensaría la finitud y el ser». 

De ahí que Foucault, esforzándose por desactivar el prejuicio antropológico, 
señale que las referencias a nuestra intuición en la Crítica kantiana, no deberían ser 
leídas como «el signo de una antropología implícita», sino, antes bien, «como la 
prueba del régimen ya trascendental de nuestra reflexión»106. Con esta afirmación 
Foucault desliza una idea expuesta y detallada en el Kantbuch de Heidegger: las 
estructuras y los distintos aspectos de lo trascendental no supondrían, en origen, 
una teoría secreta del sujeto finito, y sólo hablarían -al margen de cualquier 
presuposición que, de un modo u otro, pusiera en juego la doble trascendencia 
del sujeto y del objeto- de un orden de posibilitación que asegura de antemano la 
referencia a los entes o a las cosas como tales cosas. De este modo el conocimiento 
trascendental cumpliría con las exigencias de la metafísica en su parte propiamente 
teórica, como conocimiento a priori del ser del ente. Y es que en el comprender 
ontológico se conoce el “qué es” del ente y:

(…) este “qué es” conocido referente al ente es aportado a priori por 
el conocimiento ontológico, antes de toda experiencia óntica, aunque 
debe servir precisamente a esta. Kant llama “sintético” al conocimiento 
que aporta el “qué es”.107

Tal es el asunto, y no cualquier otro, del conocimiento trascendental en Kant. 
Y es que, de acuerdo con su definición de la Introducción de la KrV, en A11-12/
B25, “trascendental” no se predicaría de los objetos 108, sino de un conocimiento 
a priori, cuya peculiaridad, frente a otras especies de dicho conocimiento (como el 
conocimiento moral o el matemático), estriba en que contiene una referencia a los 
objetos, más precisamente a «los objetos en general». De este modo el conocimiento 
trascendental, en su trascender, abriría de antemano (a priori) un ámbito en el 
cual, y sólo en el cual, podría tener lugar un encuentro con el ente (objeto), pues 
los conceptos a priori de un tal conocimiento bosquejarían «el conjunto de rasgos 
en que han de convenir todos los objetos y por los que un objeto es críticamente 
tal»109. Heidegger, si bien con su terminología propia, acierta con rigor sobre el 
significado de lo trascendental en Kant cuando señala que: 

El conocimiento trascendental no investiga al ente mismo, sino 
la posibilidad de la comprensión previa del ser, es decir, al mismo 
tiempo, la constitución del ser del ente. Ésta se refiere al traspasar de 

la razón pura (trascendencia) hacia el ente110. 
106 FOUCAULT, Michel. LQA, 58-59 (trad. cast. 73).
107 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das problem der Metaphysik», 12 (trad. cast. 22).
108 En el bien entendido de que, en Kant, no caben objetos trascendentales, sino sólo empíricos.
109 NAVARRO CORDÓN, Juan Manuel. Caminos de pensamiento, Guillermo Escolar, Madrid, 2020, 112.
110 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem…», 16 (trad. cast., 24).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»116

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

El sentido ontológico de lo trascendental parece claro y no en vano Kant señala 
en BXVIII:

Este ensayo obtiene el resultado apetecido y promete a la primera parte 
de la metafísica la marcha segura de la ciencia, dado que esa primera 
parte se ocupa de conceptos a priori cuyos objetos correspondientes 

pueden darse en la experiencia adecuada a aquéllos. 

En este contexto, no está de más recordar lo ya señalado: Kant denomina también, 
conforme a la tradición, a esa primera parte de la metafísica “ontología”, que, 
en los Progresos, asimilará explícitamente a la filosofía trascendental. A la vista de 
esto, creemos que no sería descabellada la afirmación de que lo implicado -si bien 
desde luego no explicitado ni desarrollado- en estos apuntes de curso de Foucault 
que evidencian la mentada operación de desactivación de la identificación de la 
temática de la finitud con la cuestión antropológica, no es  otra cosa que  la idea de 
lo trascendental como centro de una ontología crítica (no de una epistemología, 
ni de una teoría del conocimiento), muy pronto confiscada en el cuestionamiento 
antropológico, cuya tendencia sería propiciada, siempre según la lectura de 
Foucault en LQA, por el desplazamiento implicado en la cuarta pregunta de la 
Lógica.	

Encontramos en el curso un modo de argumentar similar al que se aprecia 
en la referencia, ya analizada, «al régimen ya trascendental de la reflexión» en ese 
punto en que Foucault centra sus apuntes de un modo más específico en el tema 
kantiano de la finitud de la intuición: 

Que la verdad adopte originariamente el sentido de algo dado no 
depende del hecho de que el hombre reciba su verdad como dada 
y, por ende, de que la condición de la verdad sea antropología, sino 
únicamente de [el hecho de] que la finitud es el sentido de ser de la 
verdad.

Por eso la finitud de la crítica tendrá por sentido la intuición en 
la forma de espacio y tiempo; la antropología la considerará como 
sensorialidad.111

Que el sentido -o la legitimidad- de la verdad esté en lo dado, es decir, no en la 
producción cierta de una «mente pura y atenta»112 que, sin desfase posible, es 
identidad de ser y conocer, significa sólo que dicho sentido se halla en la finitud, 
no en la infinitud. O dicho de otra manera: que la forma de iure de la verdad 
es la verdad finita bajo las formas a priori del espacio y del tiempo, sin que ello 
presuponga que el espacio y el tiempo, como formas de la legitimidad de la 

111 FOUCAULT, Michel. LQA, 59 (trad. cast.,73-74).
112 DESCARTES, René. Reglas para la dirección del espíritu. Trad. Juan Manuel Navarro Cordón. Alianza, Madrid, 
1989, 75.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 117

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

verdad, sean formas internas a la subjetividad.113. Y, por lo tanto, de ello no habría 
de seguirse de un modo necesario “un hombre” que «reciba su verdad como dada» 
o «que la condición de la verdad sea la antropología» o, aun, una interpretación 
de las formas de la receptividad en clave de la sensorialidad orgánica del sujeto 
humano, que habría de desplegar toda una serie de supuestos sobre la tesis kantiana 
de la receptividad que, en origen y como hemos tratado de mostrar, son ajenos 
a, y además profundamente incoherentes con, el planteamiento crítico kantiano: 
supuestos sobre una “mente” que ordena el material informe de las sensaciones, 
supuestos sobre el equipamiento orgánico-sensible de un determinado “sujeto”; 
supuestos, en fin, sobre “cosas en sí” que afectan a los “órganos de nuestros 
sentidos” (recordemos lo expuesto en el segundo apartado de este trabajo).

Nuevamente es el Heidegger lector de la KrV quien sustenta estas declaraciones. 
El autor alemán observa con mucha agudeza que Kant cifra la temática de la 
finitud mucho más en la sensibilidad que en la sensorialidad. De acuerdo con esta 
lectura, al tomar Kant la ruta del intuitus derivativus para determinar la finitud 
de la intuición (y, por tanto, la finitud del conocimiento), habría obtenido «por 
primera vez el concepto ontológico no sensualista de la sensibilidad»114, que abriría 
la puerta a la posibilidad de la consideración de una sensibilidad no empírica, sino 
pura y, con ello, a las implicaciones del primado trascendental del espacio y el tiempo 
como horizonte de sentido de la verdad. Así, si atendemos al modo en que Kant 
procede en su analítica de la finitud, llegaremos a percatarnos de que la intuición 
humana es determinada como intuición sensible no tanto por ser humana, cuanto 
por ser finita. Por eso Kant dice «tampoco es necesario que limitemos el modo de 
intuir en espacio y tiempo al marco de la sensibilidad humana»115. Con ello, lo 
único que se nos está diciendo es que «nuestra forma de intuir se llama sensible 
por no ser originaria», no, en ningún caso, por verse afectada a través de ciertos 
instrumentos sensoriales. Que nuestra intuición no sea originaria (es decir, que sea 
derivada) significa sólo que a través de ella no se nos da la existencia del objeto, 
es decir, que no origina, ella misma, el objeto, sino que depende siempre de un 
algo irreductiblemente dado (si bien en el sentido fenomenológico precisado en 
el apartado segundo de este escrito), por lo que dicha intuición, permaneciendo 
siempre en los límites de la consideración de este fenómeno, comparecería siempre 
como afección y reconocimiento del objeto. Y es preciso notar que una intuición 
tal -dice Kant- corresponde a un ser «cuyo modo de existencia está en relación con 
objetos dados», es decir, a un ser no absoluto, sino dependiente de, y en referencia 
a, objetos ya dados; y según lo dicho: tanto por su intuición como por su existencia. 
De este modo, el análisis de la intuición finita, vedando la vía de la sensorialidad 

113 Tal sería la lectura foucaultiana de la cuestión kantiana de espacio y el tiempo en La verdad y las formas jurídicas, 
muy alejada de lo que se destila de estos apuntes en LQA. FOUCAULT, Michel. «Primera conferencia». En La verdad 
y las formas jurídicas, Gedisa, Barcelona, 1992,19-20.
114 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem…», 27 (trad. cast., 32).
115 KANT, Immanuel. KrV, B-72.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»118

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

antropológica abriría al mismo tiempo a la consideración de las estructuras de 
trascendencia de una existencia como ser en el mundo:

La intuición humana no es “sensible” por ser afectada a través de 
estos instrumentos “sensibles”, sino al contrario: por ser finita nuestra 
existencia -existiendo en medio de lo que ya es ente y entregada a ello 
[cursiva nuestra]-, por eso ha de recibir necesariamente lo que ya es 
ente, es decir, debe ofrecerle al ente la posibilidad de anunciarse. Para 
poder transmitir el anuncio se necesitan instrumentos.116

Siendo así las cosas, lo que la intuición tornaría accesible de un modo primario 
no podrían ser cosas del tipo “colores”, “sonidos”, “olores”, “sabores” o “cualidades 
táctiles”, nada del tipo de lo que en la tradición ha podido entenderse como cualidades 
secundarias o data de sensación, cuya captación dependería de una determinada 
configuración orgánico-sensitiva del sujeto que conoce. Así, -explica Heidegger117- en 
el fenómeno, por ejemplo, una tiza, se me manifiesta una cierta coloración, dureza, 
porosidad e impenetrabilidad y, si ella cae al suelo, también una cierta sonoridad. Esta 
diversidad me es dada, ciertamente, a través de los sentidos, pero sin que, en ningún 
caso, en este nivel primario, ponga atención en cosas tales como “órganos sensoriales” 
-con sus funciones determinadas- o “datos de la sensación”. El color determinado es, 
aquí, el color de la tiza misma, el color de la cosa, completamente indistinta del 
blanco sentido como tal. Pues bien, en el marco de la analítica kantiana que, como 
sabemos, separa o aísla lo que se halla unido in re, aquello que corresponde en el 
fenómeno, es decir, en la cosa, a los “data de sensación”, en principio no percibidos 
como tales, es decir, el color, como color siempre de algo determinado (Dingfarbe), 
o la dureza, como dureza siempre de algo determinado (Dinghärte), etc., es lo que 
se llamará la materia del fenómeno. Esta no podría designar aquí un material, que 
acaso tendría un color determinado, sino lo real mismo o el contenido quiditativo 
(Wasgehalt) de la cosa. Ahora bien, de manera coherente con lo expuesto hasta este 
punto, esta materia no podría constituir una mezcla confusa, y tendría, por tanto, un 
orden propio y determinado. De momento sólo diremos que se trata de un orden no 
captable por la sensación, pero que, sin embargo, lo es de las cosas mismas. Hablamos, 
claro está, de los límites y de las relaciones espacio-temporales que gobiernan a todas 
las cosas en tanto que tales cosas; y, en relación a ello, Kant mostrará que en toda 
intuición hay ya siempre un plus, un algo más que lo dado en la pura sensación: 
hay, justamente, un orden. De ahí que la intuición, en tanto sensibilidad, y siempre 
según el registro ontológico en el que operan aquí sus consideraciones, no se halle 
primariamente caracterizada en Kant por la función de los órganos sensoriales, ni 
por los datos de los sentidos. De nuevo Heidegger señala:

Sensibilidad quiere decir: intuición finita, expresión que a su vez no 
significa en absoluto que lo que ella haga posible, en tanto modo 

116 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem…», 26 (trad. cast. 32). 
117 HEIDEGGER, Martin. «Phänomenologische Interpretation von Kants…», 103-104.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 119

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

posible de intuir, se limite a colores, sonidos, olores, sabores, cualidades 
táctiles. Los órganos de los sentidos sólo tienen una función posible en 
el conocer sensible factual, porque están fundados sobre la intuición 
sensible como tal, pero el intuir sensible, el intuitus derivativus, no 
es, a la inversa, el resultado del funcionamiento concomitante de los 
órganos de los sentidos. La intuición no es finita porque ella descanse 
sobre el funcionamiento de órganos sensoriales, al contrario, porque 
la intuición es finita los órganos de los sentidos son posibles en su 

funcionamiento118.

Esta cita de Heidegger, junto con las otras recién referenciadas del mismo autor, nos 
permiten apreciar la extrema cercanía de su interpretación con las declaraciones de 
Foucault en LQA, permitiendo además aclarar, más allá de cualquier divagación u 
ocurrencia más o menos feliz, el sentido preciso de sus apuntes -extremadamente 
crípticos- sobre Kant. Lo más propio de la sensibilidad en ambas interpretaciones 
de Kant es la intuición bajo el primado trascendental de las formas del espacio 
y el tiempo; un primado que impediría que sea el equipamiento fisiológico 
factual del hombre (digamos el respecto óntico) el que determine la comprensión 
trascendental (ontológica) de la sensibilidad como modo de intuir en el espacio y 
en el tiempo.

4. La imaginación kantiana en LQA

Entre los distintos desplazamientos que la intervención crítica provoca sobre el 
pensamiento clásico, Foucault concede especial relevancia -junto a los referidos a 
las nociones de totalidad y negatividad- a la revisión del sentido de la imaginación, 
de la que llega a decir que «es la obra propiamente dicha de la crítica»119. Así, si 
en el pensamiento clásico sólo era posible restituir el sentido de la imaginación a 
partir de un pensamiento infinito120 que, en un mismo movimiento, fundaba la 
insuficiencia del juicio teleológico y la intervención en la historia humana de la 

118 HEIDEGGER, Martin. «Phänomenologische Interpretation von Kants…», 86-87.
119 FOUCAULT, Michel. LQA, 60 (trad. cast., 74). Esta afirmación supone una lectura de la KrV -que es también 
la de Heidegger en su libro sobre Kant- en la que la teoría del esquematismo trascendental se convierte en el centro 
de aquella obra, lo que supone una consideración sesgada de la misma, que viene a privarla de su complejidad 
estructural y de su sentido, genuinamente práctico. No podemos entrar en este asunto. Baste señalar aquí que, si bien 
la problemática del esquematismo constituye el centro del problema de la ontología, no es, en absoluto, el centro 
de la Crítica misma. Sobre este asunto nos hemos extendido en DÍAZ MARSÁ, Marco. «De la transgresión de la 
experiencia o del sentido del carácter positivo de la cuestión crítica en Kant. Una discusión con Michel Foucault en 
torno al problema de la metafísica en su lectura de Kant» En Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos, nº 11, 2021, 
31-59.
120 FOUCAULT, Michel. LQA, 39-41 (trad. cast., 53-55).«La filosofía clásica descubre la verdad del mundo en el 
plano de una naturaleza infinita para la que el hombre no tiene respuesta y en la que, como tal, no tiene lugar; [tesis 
de un entendimiento infinito]». La «significación trascendente» que tiene aquí la imaginación, la cual supone «dar a la 
sensibilidad todo el peso de una semántica de la revelación», impide una analítica de los límites de la razón, pero, con 
ello también, que una reflexión sobre el hombre se instale «en el horizonte de posibilidades de la reflexión filosófica». 
FOUCAULT, Michel. LQA, 40-41 (trad. cast., 54-55).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»120

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

gracia divina, a partir de Kant la emergencia del factum de la finitud introducirá 
la exigencia de una explicación de la verdad por la vía de la síntesis y el primado 
trascendental del juicio. El nombre que el filósofo alemán reserva, no sin 
vacilaciones, para expresar el fundamento de una constitución originaria que no 
podría ser jamás -bajo condiciones de finitud- creación (intuitus originarius), no 
es otro que “imaginación”. Este no designa tanto una nueva fuente de la verdad 
cuanto la originariedad de la síntesis de la sensibilidad y el entendimiento y, con 
ello -como su producto más peculiar-, la anticipación de la figura como condición 
de la verdad. En este marco, Foucault aludirá a la nueva función kantiana de 
la imaginación como fundamento de verdad trascendental en el conocimiento, 
haciendo notar su contrate con el pensamiento tradicional. En éste la restitución 
del sentido de la imaginación se hacía a partir de la tesis no cuestionada de un 
entendimiento infinito o de un pensamiento puro. En Kant, por el contrario, 
se invierten en cierta manera los primados y se inaugura una nueva ruta de 
consideración genuinamente trascendental del problema de la imaginación. 
De acuerdo con ella, el pensamiento puro se hace ahora depender de algo más 
originario que él, pues, en Kant, «la constitución del sentido del pensamiento 
puro se hace a través y a partir de la imaginación»121. Se aprecia, así, cuál es el 
nuevo problema que inaugura el pensamiento crítico: el asunto ya no es tanto 
el sentido -trascendente- de la imaginación, cuanto la constitución del sentido 
-finito- del pensamiento a través y a partir de la imaginación. En la investigación 
de esta constitución se halla implicado un pasaje que sólo cabe realizar en una 
dirección determinada, a la cual Foucault concederá, al igual que Heidegger en 
su curso sobre Kant, la condición de «relación primaria»122: de la receptividad del 
ánimo a la espontaneidad del pensamiento123. Ahora bien, dicho pasaje, en el que 
se halla en juego el “origen” del acto lógico de la formación de los conceptos exige 
-hace notar Foucault- una cohesión «en el nivel de la receptividad intuitiva» como 
condición de posibilidad de dicha formación, en última instancia dependiente, 
en punto al contenido -tal como vimos en el apartado 2-, de la intuición. Ello 
significa que la actividad sintética y, con ello, una cierta espontaneidad, habrá de 
operar, en primer término, no tanto sobre un diverso dado –al entendimiento-, 
sino ya en la diversidad, en el nivel mismo de la pluralidad de la intuición; y no 
sólo empírica, sino también y ante todo pura, es decir, en el espacio y en el tiempo. 
Kant podrá referirse así a una acción de síntesis que describirá como «efecto de la 
imaginación»124, una acción que procura contenidos y que debe ser el presupuesto y 
la condición de posibilidad de la reflexión, es decir, en este contexto, del análisis125. 
121 FOUCAULT, Michel. LQA, 60 (trad. cast.,75).
122 HEIDEGGER, Martin. «Phänomenologische Interpretation…», 269.
123 FOUCAULT, Michel. LQA, 60 (trad. cast. 75).
124 KANT, Immanuel. KrV, A-78.
125	 «Antes de todo análisis de nuestras representaciones, estas tienen que sernos dadas, y ningún concepto puede 
surgir analíticamente en lo tocante al contenido. La síntesis de algo diverso (sea empírico o dado a priori) produce ante 
todo un conocimiento (…)» KANT, Immanuel. KrV, B-103.



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 121

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

Heidegger indicará, así, que: «la síntesis que nos preocupa es precisamente la que 
pre-da (vorgibt) las diversas representaciones que deben ya necesariamente estar 
dadas para todo acto analítico de formación de los conceptos»126. Es preciso 
subrayar que en el nivel de consideración en que tratamos de situarnos, “síntesis” 
no podría significar lo que Kant llama síntesis de reproducción de la imaginación, 
bajo una consideración abstracta o analítica (esto es, al margen de su originaria 
relación con los otros modos o aspectos de la síntesis propiamente ontológica: la 
síntesis de aprehensión y la síntesis de reconocimiento), ni desde luego tampoco, 
como estamos viendo, la síntesis como la acción lógico-formal del entendimiento; y 
ni siquiera la síntesis como la sinopsis pura de la imaginación trascendental, esencia 
misma de la intuición pura, que Foucault llega a nombrar en su apunte sobre 
Kant127. Y es que el asunto en juego, cuando se trata de la verdad trascendental, 
no podría ser otro que la originaria unidad de esta sinopsis que pertenece a la 
intuición (y de la que Kant se ocupa en la estética trascendental) con la síntesis 
del entendimiento, es decir, una vez más, la originaria síntesis de la intuición y el 
pensamiento puros. Intentamos ahora precisar de un modo positivo esta síntesis. 
Kant dice en A-77: «Pero la espontaneidad de nuestro pensar exige que esa 
multiplicidad sea primeramente de una cierta manera recorrida, aprehendida 
(aufgenommen) y unida a fin de hacer de ella un conocimiento. A esta acción 
la llamo síntesis». Importa ya hacer notar que Kant no dice “a esta acción del 
pensamiento”, refiriéndose más bien a una acción de la imaginación - «lo primero 
en lo que tenemos que prestar atención si queremos juzgar sobre el origen primero 
de nuestro conocimiento»128- en la que se trata de un procurar una diversidad de 
objetos dados, ciertamente en una forma pre-conceptual y, por ello, como un 
conocimiento «todavía tosco y confuso» que, sin embargo, «ha de afectar (…) al 
concepto de tales objetos»129. Se trata, así, de una suerte de «donación primaria», 
de la que «la síntesis debe ser constitutiva»130 y que, en relación al entendimiento 
puro, no sólo como facultad de los conceptos, sino también del conocimiento, 
indica una suerte de pasividad interna a la unidad sintética. Así, por ejemplo, en 
relación a la intuición empírica, vemos un pino, un sauce o un tilo y, al compararlos, 
advertimos diferencias, en el tronco, en las ramas, en su configuración, etc. Ahora 
bien, si hago abstracción de sus diferencias y reflexiono sobre lo que ellos tienen 
126	 HEIDEGGER, Martin. «Phänomenologische Interpretation…», 248.
127 «En cambio, en Kant la imaginación, en el nivel de la receptividad intuitiva, asegura su conexión bajo la forma de 
la sinopsis». FOUCAULT, Michel. LQA, 60 (trad. cast., 75). “Sinopsis” hace referencia aquí a lo captado de la intuición 
pura como totalidad unida cuyas “partes” son siempre limitaciones de sí misma. Se trata de una unidad previamente 
captada con la mirada en relación al conjunto de su multiplicidad: la totalidad de lo intuido en la intuición pura, 
que no tiene la unidad de la universalidad de un concepto, por lo que no puede surgir del entendimiento. Heidegger 
indicará que es una unidad previamente captada por la imaginación: «El “sin” de la totalidad del espacio y del tiempo 
pertenece a una facultad de la intuición formadora. La sinopsis pura, si constituye la esencia de la intuición pura, sólo 
será posible dentro de la imaginación trascendental; y esto tanto más, por cuanto esta última es, en general, el origen 
de todo lo “sintético”.» HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem…», 142 (trad. cast. 125).
128 KANT, Immanuel. KrV, B-103.
129 KANT,Immanuel. KrV, A-77.
130 HEIDEGGER, Martin. «Phänomenologische Interpretation…», 274. 



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»122

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

en común obtengo el concepto de árbol. Pero para que pueda tener lugar el acto 
de formación del concepto, es preciso que veamos ya un pino, un sauce o un 
tilo, una suerte de donación primera de la que la síntesis es constitutiva. En el 
nivel de la intuición empírica hay, pues, ya presupuesta una síntesis que no podría 
considerarse un producto del “entendimiento”, en sentido lógico-formal, pero 
tampoco trascendental. Por otra parte, por obra de esta síntesis la multiplicidad 
mentada me es dada como simultaneidad, como «dimensión en el seno de la cual 
podría después moverme de aquí a allá comparando»131; ella, pues, «se ofrece al 
interior de un orbe que puedo dominar con la mirada».
Ahora bien, esta síntesis ya no será empírica, sino «pura si lo diverso no está dado 
empíricamente, sino a priori»132. Pero la intuición pura de lo diverso, en su forma 
más general, es el tiempo. De acuerdo con ello, el tiempo podrá ser considerado 
un efecto de la imaginación y el producto de una síntesis que, tematizada en la 
reflexión analítica, dará lugar al concepto puro del “entendimiento” como regla de 
construcción de la objetividad en general en la pluralidad pura del “espacio” y del 
“tiempo”. Ahora bien, lo que constituye aquí el contenido y la significación del 
concepto puro del entendimiento no es el entendimiento mismo, ni su referencia 
a la pasividad de la intuición, sino la síntesis pura, es decir, la determinación 
trascendental del tiempo como originario horizonte temporal de la objetividad 
que funda la significación de las categorías. 

De acuerdo con todo ello, en la intuición temporal pura se habrá de encontrar 
ya una aprehensión pura; mas, en este marco de análisis, no cabe aprehensión sin 
reproducción, ni esta, a su vez, sin reconocimiento. Con ello se trata de retomar 
lo que Kant presenta como las tres síntesis, cada una de ellas volcada a una de 
las dimensiones del tiempo (aprehensión-presente, reproducción-pasado, 
reconocimiento en el concepto-futuro), si bien en la forma de su unidad 
originaria. Así, la intuición del tiempo como diversidad no podría serlo de puros 
“ahoras” desprovistos de toda relación entre ellos, sino intuición de un horizonte 
que resulta de una espontaneidad no asignable al entendimiento, por obra de la 
cual toda intuición del “ahora” habrá de implicar un cierto (pre-)comprender por 
el que todo ahora se habrá de relacionar a priori con un “todavía no” (ahora) y 
con un “ya no” (ahora). Ahora bien, esta aprehensión en el ahora, que implica la 
retención (reproducción) y la anticipación (reconocimiento) es un producto de una 
imaginación no sólo pura, sino originaria, que implica, en atención a lo que es, el 
primado del esquema, tanto en relación a lo lógico como a lo sensible. 

Foucault podrá señalar así que la imaginación, en Kant, se halla internamente 
unida al tiempo, no tanto por su contenido cuanto por su sentido.133Ahora bien, 
en este contexto, y tras lo analizado, “tiempo” no podría significar aquí “intuición 
pura”, sino justamente lo que Heidegger saca a luz en su lectura de Kant como 
131 HEIDEGGER, Martin. «Phänomenologische Interpretation…», 275.
132 KANT, Immanuel. KrV, B-103.
133 FOUCAULT, Michel. LQA, 60 (trad. cast. 75).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 123

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

“temporalidad originaria”, como horizonte ontológico-temporal de libre juego 
entre las dimensiones o éxtasis del tiempo. En este sentido y en atención a su 
diversidad de aspectos, la imaginación kantiana, acaso yendo más allá del propio 
Kant, se presenta en el apunte foucaultiano como el tiempo originario mismo. 
Nuevamente, por tanto, será Heidegger el que permite descifrar los apuntes 
foucaultinos sobre Kant en LQA. Así, en el marco de su interpretación señalará 
que «la síntesis imaginativa de la imaginación trascendental se halla (…) en sí 
relacionada con el tiempo»134; e igualmente observará que «debemos ir más allá 
de las palabras del propio Kant y añadir: la imaginación misma sólo es posible 
relacionada con el tiempo o, más claramente aún: la imaginación es ella misma 
el tiempo -en el sentido de este tiempo originario que nosotros llamamos 
temporalidad».

Para finalizar este trabajo, quisiéramos indicar que esta revisión de la 
imaginación llegará a deslizarse hacia los temas de  una antropología fundamental, 
desde el momento en que, a partir de los olvidos del sentido –práctico- y del 
rendimiento de la intervención crítica kantiana (en orden por ejemplo al 
cuestionamiento radical de la comprensión tradicional del ser del sujeto como 
sujeto de conocimiento), la temporalidad originaria (que es el nombre que recibe 
la imaginación cuando se desactiva el lenguaje de la facultades humanas del 
conocimiento) será interpretada como la forma originaria para una instalación del 
sujeto en el tiempo (la forma de la subjetividad del sujeto), instalación que reenvía, 
como a su condición de posibilidad, a funciones de retención y protensión que no 
podrían tener su sede sino en ese mismo sujeto. Este deslizamiento, que es también 
el acabamiento de la Crítica, se realiza desde el momento en que se introduce aquí 
una cierta circularidad y paradoja en la consideración de la subjetividad como 
instancia a la par constituyente y constituida. De ahí que Foucault, al mostrar el 
contraste entre el modo en que se establece la relación  de la imaginación con el 
tiempo en el pensamiento clásico y en Kant, y tras señalar que la «imaginación está 
ligada en Kant al tiempo» y que en el pensamiento clásico –la imaginación- «le 
pertenece –al tiempo- en su contenido pero escapa a él por su sentido», llame la 
atención sobre una «versión antropológica»135de ese vínculo originario establecido 
por Kant, según la cual «el hombre, como sujeto de conocimiento va a aparecer 
en una solidaridad con el mundo en la forma de la finitud». Nos hallamos aquí 
ante el desplazamiento de la estructura de trascendencia en que consiste el ser en 
el mundo hacia su captura antropológica en la forma de un mundo humano. Este 
desplazamiento tiene lugar desde el momento en que, en esta versión antropológica 
del tema de la finitud, la imaginación, como originaria facultas signatrix que 
posibilita la significación, «no habla al hombre más que de él mismo»136.

134 HEIDEGGER, Martin. «Phänomenologische Interpretation…», 341-342.
135 FOUCAULT, Michel. LQA, 61 (trad. cast., 75).
136 FOUCAULT, Michel. LQA, 61 (trad. cast., 76).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»124

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

Referencias bibliográficas

DELEUZE, Gilles. Différence et répétition, PUF, Paris, 2000.

DESCARTES, René. Reglas para la dirección del espíritu. Trad. Juan Manuel 
Navarro Cordón. Alianza, Madrid, 1989.

DÍAZ MARSÁ, Marco. «Negatividad real e historia antropológica. Sobre el 
acercamiento foucaultiano a la noción kantiana de “magnitud 
negativa” en el curso La cuestión antropológica». En CASTRO, 
Rodrigo; COLOMBO, Agustin (coords.). Devenir Foucault. Cursos y 
trabajos 1953-1969. Akal, Madrid, 2024, 69-95.

DÍAZ MARSÁ, Marco. «De la transgresión de la experiencia o del sentido del 
carácter positivo de la cuestión crítica en Kant. Una discusión con 
Michel Foucault en torno al problema de la metafísica en su lectura 
de Kant» En Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos, nº 11, 2021, 
31-59.

FOUCAULT, Michel. La question anthropologique. Cours 1954-1955. Ehess/
Gallimard/Seuil, 2022 (trad. cast. CASTRO, Edgardo; MOREY, 
Miguel (eds.) La cuestión antropológica. Una historia de la pregunta por 
el hombre. Curso 1954-1955. Trad. Horacio Pons. Siglo XXI España 
ed., Madrid, 2024).

FOUCAULT, Michel. «Philosophie et psycologie» en Dits et écrits (I), Gallimard, 
Paris, 1994 (trad. cast. «Filosofía y Psicología» en Michel Foucault 
¿qué es usted profesor Foucault?Sobre la arqueología y su método. Trad. 
Horacio Pons, Siglo XXI, Buenos Aires, 2013, 40).

FOUCAULT, Michel. Introduction à l´Anthropologie, Vrin, Paris, 2008 (trad. cast. 
Michel Foucault. Una lectura de Kant. Trad. Ariel Dilon. Siglo XXI 
España, Madrid,  2010).

FOUCAULT, Michel. «Préface à l´transgression». En Dits et écrits (I), Gallimard, 
Paris, 1994, 233-250 (trad. cast. «Prefacio a la transgresión». En 
GABILONDO, Ángel (ed.). Michel Foucault. De lenguaje y literatura. 
Trad. Isidro Herrera. Paidós, Barcelona, 1996, 123-142).

FOUCAULT, Michel. L´archéologie du savoir, Gallimard, Paris, 1969 (trad. cast. 
La arqueología del saber. Trad. Aurelio Garzón. Siglo XXI Argentina, 
Buenos Aires, 2004).

FOUCAULT, Michel. Les mots et les choses. Tel/Gallimard, Paris, 1999 (trad. cast. 
Las palabras y las cosas. Trad. Elsa Frost. Siglo XXI México, Mexico 
D.F., 1995).



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 125

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126

ISSN: 0719-7519

FOUCAULT, Michel. Le gouvernement de soi et des autres. Cours au Collège de 
France. 1982-1983.Gallimard/Seuil, Paris, 2008 (trad. cast. El 
gobierno de sí y de los otros. Trad. Horacio Pons. Akal, Madrid, 2011).

FOUCAULT, Michel. La verdad y las formas jurídicas. Trad. Enrique Lynch. 
Gedisa, Barcelona, 1992.

HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem der Metaphysik». En 
Gesamtausgabe (Band 3). Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 
2010 (trad. cast. Kant y el problema de la metafísica. Trad. Gred Ibscher 
Roth. FCE, México D.F., 1986).

HEIDEGGER, Martin. «Phänomenologische Interpretation von Kants Kritik 
der Reinen Vernunft». En Gesamtausgabe (Band 25). Vittorio 
Klostermann, Frakfurt am Main, 1995.

HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa. La doctrina kantiana de los 
principios trascendentales. Trad. E. García; Z. Szankay. Editorial Alfa 
Argentina, Buenos Aires, 1975.

HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología 
trascendental. Trad. Julia V. Iribarne. Prometeo libros, Buenos Aires, 
2008.

KANT, Immanuel. Crítica de la Razón pura. Edición bilingüe alemán-español. 
Trad. Mario Caimi. FCE, México D.F., 2008.

KANT, Immanuel. Los progresos de la metafísica desde Leibniz y Wolff. Trad. Félix 
Duque, epublibre titivillus, 2018.

KANT, Immanuel. Prolegómenos a toda metafísica futura que haya de poder 
presentarse como ciencia (edición Bilingüe). Trad. Mario Caimi. Istmo, 
Madrid, 1999.

LÓPEZ, Cristina. «Un filósofo en sus vísperas: Foucault y la cuestión antropológica». 
En CASTRO, Rodrigo; COLOMBO, Agustin (coords.). Devenir 
Foucault. Cursos y trabajos 1953-1969. Akal, Madrid, 2024, 97-116.

MARTÍNEZ MARZOA, Felipe. Releer a Kant, Anthropos, Barcelona, 1992.

MARTÍNEZ MARZOA, Felipe. «Kant». En Historia de la Filosofía (vol. II) 
(primera edición), Istmo, Madrid, 1973.

NAVARRO CORDÓN, Juan Manuel. «Sentido del saber sintético a priori». 
(Extracto de tesis doctoral) En El fenomenismo kantiano. Un estudio 
sobre la posibilidad de la metafísica, Madrid, 1970.

NAVARRO CORDÓN, Juan Manuel. Caminos de pensamiento, Guillermo 



DÍAZ MARSÁ, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»126

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519

Escolar, Madrid, 2020.

ORTEGA Y GASSET, José. «La filosofía de la historia de Hegel y la historiología». 
En HEGEL, G. F.F. Lecciones sobre la filosofía de la historia universal. 
Alianza, Madrid, 1989.

VUILLEMIN, Jules. L´héritage kantien et la révolution copernicienne, PUF, Paris 
1954.


