Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos

Numero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18068910

[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

El apunte foucaultiano sobre Kant en La question
anthropologique: materiales para una interpretacion
ontoldgica de la “revolucion copernicana”

The Foucauldian note on Kant in La question
anthropologique: materials for an ontological interpretation
of the ‘Copernican revolution’

Marco Antonio Diaz Marsa

Resumen: En este trabajo se exponen y
analizan los apuntes kantianos sobre la
intuicién finita y la imaginacién en La
question anthropologique. El andlisis
de los pronunciamientos foucaultianos
sobre el cardcter no antropoldgico de la
critica kantiana, sobre la necesidad de una
interpretacién no sensualista de la intuicién
finita y, en fin, sobre la “imaginacién”
como el nombre -necesariamente mitico-
que designa el fundamento, ¢l mismo
originariamente sintético, de la sintesis
trascendental, mostrard la significacién
ontoldgica del apunte sobre Kant en LQA,
los rendimientos criticos que se derivan de
la extrafa “posicién” de este pensador en
la historia de la emergencia de la pregunta
por el hombre y la extrema cercania del
joven Foucault con los planteamientos del
libro de Heidegger sobre Kant.

Palabras clave: antropologia; ontologfa;
finitud; intuicién; sintesis.

Universidad Complutense de Madrid, Espana

ORCID: 0000-0002-5528-1968

madiazma@ucm.es

Abstract: This paper presents and
analyses Kantian notes on finite
intuition and imagination in La question
anthropologique. ~ The  analysis  of
Foucauldi’s pronouncements on the non-
anthropological ~ character of Kantian
critique, on the necessity of a non-
sensualist interpretation of finite intuition
and, finally, on ‘imagination’ as the -
necessarily mythical - name designating the
foundation, itself originally synthetic, of the
transcendental synthesis, he will show the
ontological significance of the note on Kant
in LQA, the critical yields that derive from
the strange ‘position’ of this thinker in the
history of the emergence of the question of
man and the extreme closeness of the young
Foucault to the approaches of Heidegger’s
book on Kant.

Keywords:  Anthropology; ~ Ontology;
Finitude; Intuition; Synthesis.

Fecha de recepcién: 17/07/2025. Fecha de aceptacién: 27/11/2025.

Este trabajo ha sido realizado en el marco del proyecto de investigacién, concedido por el Ministerio de Ciencia e Innovacién,
La contemporaneidad cldsica y su dislocacion: de Weber a Foucault, dirigido por Rodrigo Castro Orellana y José Luis
Villacanas Berlanga (ref. PID2020-113413RB-C31). Una primera versién de lo que aqui se expone se present, en parte,
en el “Laboratorio Foucault: La cuestién antropoldgica”, organizado por el Seminario Foucault Complutense y coordinado por
Rodrigo Castro, Victor Berrios y Agustin Colombo. El “Laboratorio” se celebré los dias 4 y 5 de noviembre de 2024 en la
Facultad de Filosoffa de La Universidad Complutense de Madrid.

Marco Diaz Marsé es Doctor en Filosofia y Profesor Contratado Doctor en el Departamento de Légica y Filosoffa Teérica de la
Universidad Complutense de Madrid. Autor de numerosos articulos y capitulos de libro sobre las relaciones entre Foucault y Kant,
entre sus libros cabe destacar Modificaciones. Ontologia critica y pologia politica en el pensamiento de Foucault (Escolar y Mayo.
Madrid. 2014), Ley y ser. Derecho y ontologia critica en Foucault (Escolar y Mayo. Madrid. 2016) y Foucault y la cuestion del derecho
(coordinado junto con J. L. Pardo, Guillermo Escolar ed. Madrid. 2017).




86 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

1.El lugar de Kant en la historia de la antropologia de La question
anthropologique’

Es muy conocido el interés de Foucault en la primera mitad de los afios 50
por ofrecer una via para la superacién de la psicologia en su versién positivista,
tomando apoyo en la fenomenologia y el marxismo. Pero este curso sobre la
antropologia, del que sélo contamos con los apuntes que el propio Foucault
utilizaba para su desarrollo, destaca por «un contenido puramente filos6fico»?.
En él, Descartes, Malebranche, Kant, Hegel, Feuerbach, Dilthey, Nietzsche
y Heidegger son convocados, entre otros, para volver a trazar el destino de la
pregunta por el hombre. Al igual que en trabajos posteriores como Introduction
a la Anthopologie (IAK) o Les mots et les choses (MC), Foucault no centra aqui
su interés en una disciplina académicamente constituida, tal como podria ser la
antropologia cultural o la antropologfa biol6gica, y tampoco se interesa por las
contribuciones de la antropologfa filoséfica como proyecto filoséfico fundamental.
Asi, si Foucault evoca la corriente de una antropologfa fundamental alimentada
por la cuestién “;Qué es el hombre?” a comienzos del siglo XX (Scheler), sélo lo
hard para designar el camino tedrico que rechaza recorrer, centrdndose mds bien en
«el movimiento efectivo por el cual la reflexién contempordnea se hall confiscada
por la elucidacion del sentido de ser del hombre»*. Con “movimiento efectivo” no
se alude aqui, tal como indica Sforzini en la Situation del curso, a una historia
intelectual de la antropologia (deudora de la postulacién de una esencia humana)
y se trata mds bien de localizar «las etapas y los efectos de un desplazamiento
en el pensamiento occidental»* que da cuenta «tanto de la emergencia de las
ciencias humanas como de la forma moderna y dominante del Philosophiren»,
atrapadas, todas ellas, en el marco de interrogacién comun abierto a partir del
postulado no cuestionado del hombre como sujeto. La cuestién kantiana Was ist
der Mensch?, en la linea de lo que Foucault, afios después, expondrd en Préface & la
transgression sobre la relacién entre la critica kantiana -originariamente ontolégica-
y la antropologfa, marcarfa en el curso el inicio de la incautacién de la filosofia
por la antropologia. Se tratarfa de un golpe de fuerza efectuado sobre el saber
filos6fico que sélo en Nietzsche encontrard el punto de su inversién, pues en su
pensamiento se «desanudarfa esta implicacién de la verdad y del hombre que se
encontrarfa designada por la cuarta pregunta kantiana»’. Con todo, a pesar del

1 FOUCAULT, Michel. La question anthropologique. Cours 1954-1955. Ehess/Gallimard/Seuil, 2022 (trad. cast.
CASTRO, Edgardo; MOREY, Miguel (eds.). La cuestion antropoldgica. Una historia de la pregunta por el hombre.
Curso 1954-1955. Trad. Edgardo Castro. Siglo XXI Espafia ed., Madrid, 2024). (En adelante LQA).

2 SFORZINI, Ariadna. «Situation du cours» en FOUCAULT, Michel. LZQA, 231 (trad. cast.,260).

3 FOUCAULT, Michel. LZQA, 18 (trad. cast., 30).

4 SFORZINI, Ariadna. «Situation de cours», 235 (trad. cast., 263).

5 FOUCAULT, Michel. LZQA, 158 (trad. cast., 182). Con Nietzsche se desanudaria la implicacién que impide la
emergencia de otro modo de entender la libertad en sus relaciones con la verdad, ya no mediado por el postulado
antropolégico.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 87

movimiento contra-antropoldgico nietzscheano, Foucault presenta el pensamiento
de la primera mitad del siglo XX, tanto en sus producciones filoséficas como
en sus desarrollos en ciencias humanas, como «la expresién a la vez obsoleta y
masiva de un dispositivo de pensamiento establecido en el siglo precedente, y ya
denunciado por Nietzsche como una farsa teérica»’. Nietzsche aparece asi en el
curso como el foco de pensamiento de una transformacién posible no efectuada,
mucho méds que como uno de los nombres con los que podriamos identificar el
dispositivo antropolégico.

La determinacién de las tres grandes etapas del curso permite dar cuenta,
de un modo sumario, de la medida de este desplazamiento en el pensamiento
occidental, que marcard el inicio de la edad del hombre. Un primer momento del
curso aborda la cuestién de «la antropologfa imposible»” en la edad cldsica®, en
un pensamiento de la naturaleza infinita (en lo grande y en lo pequenio) que,
escrita en un lenguaje matemdtico y concebida como la superficie de inscripcién
de leyes divinas, trasciende la medida y el proyecto de sentido de un kosmos o
de un mundo humano, dependiente siempre de las formas de una imaginacién
impotente para revelar la verdad en su infinitud inimaginable. En esta primera
etapa, acompafndndose fundamentalmente de Descartes y Malebranche, Foucault
expone, a partir de lo que presenta como el primado de la naturaleza sobre el
mundo de la imaginacién humana, las condiciones de una imposibilidad clésica
para pensar al hombre en su autonomia y a partir del privilegio de su derecho
al sentido. Una segunda etapa muestra el sentido en que la critica kantiana, sin
reducirse sin embargo a ella, hard posible, por primera vez, una antropologia
que serd presentada como el acabamiento histérico-filoséfico de aquella critica
(“acabamiento” tanto en el sentido de la realizacién de la Critica como de su
supresion), a través de Hegel, Feuerbach y Dilthey. Finalmente, en la tercera etapa
del curso, la metafisica de la verdad de Nietzsche®, no asimilable a la metafisica del
mundo verdadero' (platonismo) o de la verdad como presencia'!, serd expuesta
como el punto de inversién que marcard la posibilidad del final del dispositivo
antropoldgico, bajo un primado prictico en el pensamiento por el que la verdad
llegard a enlazarse, sin mediacion antropoldgica, con la libertad.

Pero, mds precisamente, ;cudl es el /ugar de Kant en esta historia de la
antropologia?'? Se tratarfa de un lugar cuanto menos curioso, pues bajo

6 SFORZINI, Ariadna, «Situation du cours», 235 (trad. cast., 264).
7 SEORZINI, Ariadna, «Situation du cours», 236 (trad. cast., 265).

8 «A pesar de la abundancia de tratados Sobre el hombre (...) la filosoffa clésica nunca sintié la exigencia de definir la
autonomia de la idea antropolégica» FOUCAULT, Michel. LQA, 18 (trad. cast., 30).

9 FOUCAULT, Michel. LQA, 179 y ss. (trad. cast. 205 y ss.). «El espacio de juego del mito es recubierto y retomado
por el espacio de juego de la metafisica. La ruptura con Richard Wagner es el descubrimiento de que la esencia de lo
dionisiaco no podia retomarse como mito, sino solamente como metafisica, y no era promesa de una vida nueva, sino

de nuevas eternidades». FOUCAULT, Michel. LZQA, 194 (trad. cast., 221).
10 FOUCAULT, Michel. LQA, 173 (trad. cast. 189-190).
11 FOUCAULT, Michel. LQA, 175 (trad. cast. 200).

12 En una historia de la antropologfa marcada por discontinuidades (por ejemplo, entre la época clésica y la

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



88 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»

expresiones como “Kant”, “Critica” o “critica kantiana” sélo hallaremos en este
curso la designacién de una transicién o de un pasaje. En rigor con el rétulo “Kant”
no podria tratarse aqui de una disposicidén ya constituida, sino de un foco de
posibles caminos del pensamiento que no se agotan en ese orden o disposicion
histéricamente establecida llamada “antropologia”?. Digamos que “Kant”
designarifa en el curso algo asi como el intervalo sin solucién de continuidad o
necesidad entre una suerte de ya no y un todavia no, el foco de una verdadera
virtualidad histérica entre Dios y el hombre, el punto en el que ya no hay Dios (es
decir, no cabe «la tesis [de un] entendimiento infinito»'), pero todavia no tiene
lugar un hombre (destinado a la verdad y origen de lo que luego serd la verdad del
hombre?). En fin, “Kant” designa el foco de una posibilidad de pensamiento atn
-y acaso siempre- por realizar. Desde esta perspectiva cabria apreciar el vinculo
subterrdneo que, en el curso, mantienen Kant y Nietzsche. Y es que, como
veremos en los préximos apartados, el pensamiento de Nietzsche parece recoger
aqui el testigo de una critica kantiana de la finitud radicalizada (ausente en la
historia de los efectos del pensamiento) que, al margen de la antropologfa, abriria
el espacio para un cuestionamiento genealdgico del ser. Pero lo que, en este
punto y en referencia a todo esto, debemos ya empezar a retener es que, seglin
su singular posicién en el curso, la critica kantiana no podria ser, en origen, una
antropologfa'®, una critica que en un sentido fuertemente estructural o de manera
necesaria fuera, o estuviera abocada a la, cuestién del hombre. Esta, a su vez,
habria de entenderse -al menos en su primera configuracién, tal como a ella da
pie la cuarta pregunta kantiana-, como una forma de cuestionamiento general bajo
la asuncién no problematizada de una copertenencia entre la verdad y el hombre,
mucho mds que como un efectivo cuestionar sobre el hombre.

De manera coherente con lo recién apuntado, serfa preciso ahora hacer
notar que el sentido original de lo que Foucault considera en el curso las zres
revisiones en que se articula y concreta la inversidén copernicana de Kant, no

modernidad y, por tanto, entre Descartes y Kant) y emergencias que a la luz de esta nueva publicacién se presentan
como motivos de una suerte de protoarqueologia del dispositivo antropoldgico. Se trata de un abordaje de una de las
problemdticas del presente foucaultiano mds acuciantes, que luego volveremos a encontrar en MC, si bien en una
forma mucho menos improvisada y experimental y ya desarrollado con una conciencia metédica que no se deja
entrever en las notas foucaultianas de este curso.

13 Algunos afios més tarde, en su conversacién con Badiou en 1965, Foucault dard una definicién de “Antropologia”
que, nos parece, recoge muy bien lo que comienza a gestarse en el marco de la elaboracién del curso 54-55: «Cuando
digo antropologfa no pretendo referirme a la ciencia especifica a la que damos ese nombre, y que es el estudio de
las culturas exteriores a la nuestra; por antropologfa entiendo la estructura propiamente filoséfica en virtud de la
cual todos los problemas de la filosofia se sittian ahora dentro de un dominio que podemos llamar el de la finitud
humana. En la medida en que ya s6lo se puede filosofar sobre el hombre en cuanto es un homo natura, e incluso en
cuanto es un ser finito, ;no serd toda filosoffa, en el fondo, una antropologia. La filosofia se convierte asf en la forma
cultural dentro de un dominio que podemos llamar el de la finitud humana» FOUCAULT, Michel. «Philosophie et
psycologie» en Dits et écrits (I) (en adelante DE), Gallimard, Paris, 1994, p.439 (trad. cast. «Filosofia y Psicologfa»
en Michel Foucault ;qué es usted profesor Foucault? Sobre la arqueologia y su método. Trad. Horacio Pons, Siglo XXI,
Buenos Aires, 2013, 40).

14 FOUCAULT, Michel. LQA, 40 (trad. cast.,54).

15 FOUCAULT, Michel. LZQA, 63 (trad. cast.78).

16 FOUCAULT, Michel. LQA, 55 (trad. cast., 69-70).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 89

podria tener, en origen, un cardcter antropoldgico. Nos referimos a las revisiones
de los conceptos de totalidad, de negatividad y de imaginacion. En este trabajo,
por razones evidentes de extensién, nos ocuparemos sélo del desplazamiento que
opera la critica kantiana sobre el concepto de imaginacién (asi como de lo que
éste supone para la nocién de intuicion finita)'’. De un modo general baste en este
momento con sefialar que si la critica kantiana -«a pesar de la cuarta pregunta»
'8 de la Ldgica- solo es asimilable a la antropologfa fundamental en «un sentido
derivado», entonces se abre la posibilidad de una comprensién en Kant de las
estructuras del mundo como totalidad critica segin una clave no antropolégica
y, por tanto, ya no como un mundo humano en el que la temdtica antropolédgica
habria de ocupar un lugar central. Todo ello de acuerdo con una significacién de
“mundo” como mundo humano que encontramos precisada en la nota 24 del
curso”. Del mismo modo, se abre la posibilidad, en Kant, de una consideracion
genuinamente critica de la nocién de negatividad y, por ello, sin que ésta pueda
deslizar un pensamiento de la historia de cardcter dialéctico a partir de una
identificacién indebida de la finitud esencial (justamente, e/ hombre) con una
nocién positiva de la negatividad. Mds alld de esta identificacién derivada, la
nocién kantiana de negatividad podria habilitar una idea genuinamente critica
de la subjetividad, de cardcter prictico y, por tanto, no antropolédgica®, en cuyo
marco las relaciones entre la libertad y la verdad ya no estarfan mediadas por
las formas del conocimiento y de la antropologia. Y no sélo eso: la asuncién
consecuente y radical de esta negatividad positiva, conducirfa a un pensamiento
de la disconformidad esencial a fin: la propia de una historia irreductible a los juegos
de la contradiccién y la totalidad.? Finalmente, y bajo estos mismos pardmetros,
“imaginacién” podria revelarse como el término -mitico- que designa el poder de
una unidad no antropoldgica y originariamente sintética, anterior -en un sentido
trascendental, no cronoldgico- tanto al “entendimiento” como a la “sensibilidad”,
como la palabra para el fundamento sui generis de una verdad trascendental u
ontolégica que define las condiciones, esencialmente sintéticas, bajo las cuales algo
es o tiene lugar (lo veremos en los apartados siguientes).?

17 En futuros trabajos espero poder ocuparme de la nocién de totalidad. Sobre la nocién de negatividad puede
consultarse ya: DTAZ MARSA, Marco. «Negatividad real e historia antropolégica. Sobre el acercamiento foucaultiano
a la nocién kantiana de “magnitud negativa” en el curso La cuestion antropolégicar. En CASTRO, Rodrigo;
COLOMBO, Agustin (coords.). Devenir Foucault. Cursos y trabajos 1953-1969. Akal, Madrid, 2024, 69-95.

18 FOUCAULT, Michel. LQA, 55 (trad. cast., 70).

19 FOUCAULT, Michel. LQA, 17 (trad. cast., 89).

20 Hemos explorado esta posibilidad en el apartado Los conceptos de oposicion real y mal positivo como operadores
de una comprension radicalmente prictica del ser del sujeto. En DIAZ MARSA, Marco. «Negatividad real e historia
antropoldgica. Sobre el acercamiento foucaultiano a la nocién kantiana de “magnitud negativa” en el curso La
cuestion antropoldgica», 80-88.

21 DIAZ MARSA, Marco. «(Negatividad real ¢ historia antropolgica. Sobre el acercamiento foucaultiano a la nocién
kantiana de “magnitud negativa” en el curso La cuestion antropoldgicar, 69-70.

22 Jules Vuillemin ha analizado, en el marco de la interpretacién heideggeriana de Kant, el primado de la imaginacién
sobre la apercepcién trascendental, el cual no significarfa otra cosa que el pasaje, en Kant, hacia un andlisis
verdaderamente trascendental u ontolégico. VUILLEMIN, Jules. L ‘héritage kantien et la révolution copernicienne,

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



90 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

Asf las cosas, la peculiar posicién de Kant en el curso hard posible un conjunto
de pronunciamientos tendentes a mostrar que /z critica no es antropologia®, pero hace
posible (no necesaria) a la antropologia®® o, en la misma linea, que la antropologia es
el “acabamiento” de la critica (“acabamiento” como realizacién o cumplimento, pero
también como supresion o cancelacion)® .Ciertamente, en este contexto, Foucault
llega a presentar a la antropologia como el destino de la critica, pero el término
“destino” sélo detentariaaqui unasignificacién histéricay en ningtin caso estructural.
Ast, el «destino comun» al que se refiere Foucault, en que se une en la obra kantiana
la critica y la antropologia, s6lo expresaria lo «caracteristico del pensamiento del
siglo XIX»* y, por tanto, dificilmente podria considerarse una necesidad interna
a la obra critica kantiana. Sélo asi, nos parece, puede comprenderse lo que senala
Foucault acerca de la «triple exigencia»”’ por cuyo cumplimiento la antropologia
no solo llegaria a ser posible, sino necesaria. Asi, si la «paradoja» estalla, como
indica Foucault, en el pensamiento critico, ello no puede deberse a lo que, de raiz,
se hallarfa en el pensamiento critico mismo, sino a causa del «peso de la cuarta
pregunta». Y es que la critica kantiana, de manera coherente con el mandato que
impone el principio de la finitud del pensamiento, mantendria sin ambigiiedad ni
deslizamientos la diferencia entre lo trascendental y lo empirico y, por tanto, entre
el punto de vista critico y el propio de la antropologia (que, en Kant , de acuerdo
con la ensefanza de ApH realizada bajo el mandato de la Critica, es siempre
empirico) y serd mds bien la influencia de la cuarta pregunta la que conducird a la
activacién de todas las ambigiiedades antropoldgicas que alberga el lenguaje de la
Critica. La cuarta pregunta, pues, con su influencia hegeménica en el pensamiento
moderno, serd la que abra la «necesidad de hacer que la critica se enuncie desde
el contenido mismo de la experiencia», la necesidad de que «la antropologia y la
critica se deslicen una hacia la otra» y, con ello, también, serd la que inaugure,
en rigor, nuestra modernidad antropolégica. De este «término del pensamiento
kantiano» surgen, pues, las tres exigencias de la critica moderna, marcada por los
deslizamientos propios de un trascendental que se quiere verdadero a nivel natural:
«la triple exigencia de una fenomenologfa, de una critica de la critica y de una
critica del hombre real». Asi, si en un primer momento el pensamiento critico sélo
mostraba la copertenencia, segin un régimen trascendental, entre la verdad en
general y la finitud -enunciada como el famoso “nosotros” de la K7V- «enseguida
se plantea la cuestién antropolégica: ;cdmo puede manifestarse ese parentesco
de origen con la verdad (...)?»*. Dicha pregunta comporta los deslizamientos

PUFE, Paris 1954, 263.

23 FOUCAULT, Michel. LQA, 55 (trad. cast., 70).

24 FOUCAULT, Michel. LQA, 57 (trad. cast., 71).

25 FOUCAULT, Michel. LQA, 63 (trad. cast., 78).

26 FOUCAULT, Michel. LQA, 63 (trad. cast., 78).
27 FOUCAULT, Michel. LQA, 66 (trad. cast., 81).
28 FOUCAULT, Michel. LQA, 63 (trad. cast., 78-79).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuimero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 91

ilegitimos de la critica hacia la antropologia, activados bajo el peso de la cuarta
pregunta; por ejemplo, aquel que tiene lugar cuando la finitud trascendental de
las formas de la sensibilidad se interpreta en términos de sensorialidad (lo veremos
en el apartado 3), o aquel otro que desentendiéndose de la critica kantiana al
paralogismo cartesiano (y de los pardgrafos 25 y 26 de la K7V) anima la cuestién:
scémo puede la sintesis de la experiencia anunciarse ella misma en las figuras de lo
condicionado? La «“fenomenologia”’» se muestra, asi, como una primera exigencia de
la unidad confusa generada por el prestigio de la cuarta pregunta. Pero no sélo eso, la
cuarta pregunta introduce una segunda exigencia, no menos ilegitima que la anterior
desde el punto de vista genuinamente trascendental de la Critica. Se trata de aquel
requerimiento que conduce a responder a la pregunta que establece los cimientos
de la antropologfa como paraddjica critica de la critica: «;Qué debe ser este hombre
para estar asi{ emparentado con la verdad?»?. Sobre esta pregunta Foucault afirma
que se trata de un problema formulado en la cuarta pregunta, pero «cuya presencia
ya se advierte [en] la critica». Sin embargo, esa presencia no deberfa entenderse
como la propia de una antropologia implicita en la Critica, sino mucho mds en el
modo de la ambigiiedad terminolégica de la Critica (de nuevo el “nosotros” o el “al
menos para nosotros, seres humanos” tan utilizado por Kant) y del malentendido
en torno a la finitud de la intuicién. La tercera exigencia, en fin, a la que alude
Foucault se deriva de la anterior, a poco que la mirada filoséfica se oriente hacia
el presente bajo el dominio de la cuestién antropoldgica. Y es que al hallarse en
el hombre la importancia fundamental de las posibilidades de la Critica no ha de
extrafiar que ella llegue a articularse como una critica histérica del hombre real que
habria de poner de manifiesto su estado de alienacién presente, y a entenderse
como «ejercicio para el retorno de todo hombre fururo»®. La pregunta critica por
la posibilidad de la metafisica -que el comienzo de los Prolegdmenos desvela como
una pregunta esencialmente histérica, en la que se halla en juego el futuro de la
metafisica o su «nuevo nacimiento» (y, por tanto, no un futuro sin metafisica)- se
malinterpreta y deforma como un nuevo tipo de cuestién, también histdrica, pero
de cardcter dialéctico, con la que se tratard de «saber si en general algo como el
hombre es simplemente posible»®’. A la vista de lo senalado y de los textos citados,
y bajo una mirada mds matizada sobre los pronunciamientos en el curso sobre la
antropologia como necesidad o destino de la Critica, y teniendo, en fin, en cuenta
el cimulo de advertencias de Foucault en punto a lo «erréneo»®? de una lectura
antropoldgica de aquella, no podemos estar de acuerdo con Ciristina Lépez cuando
afirma, después de referirse a las tres exigencias indicadas, que con esta exposicion
del curso 1954-1955 Foucault explicitarfa su conviccidn sobre la paradoja interna
al pensamiento critico y la idea de que «el pensamiento critico (...) a través de sus

29 FOUCAULT, Michel. LQA, 64 (trad. cast., 80).
30 FOUCAULT, Michel. LZQA, 65 (trad. cast.,81).
31 FOUCAULT, Michel. LQA, 65 (trad. cast., 80).
32 FOUCAULT, Michel. LQA, 55 (trad. cast. 69).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



92 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

propios planteamientos [cursiva nuestra] no puede evitar deslizarse hacia ese enfoque
[se refiere aqui al enfoque antropolégico, nota nuestra] promoviendo entonces que
la antropologia devenga no sélo posible, sino ademds necesaria»™.

Para terminar ya este primer apartado quisiéramos realizar una ultima
observacién: el curso de 1954-1955, recién editado, y, en particular, estas notas
sobre el extrafio lugar que ocupa Kant en la historia de la pregunta por el hombre,
unidas con la interpretacién del pensamiento de Nietzsche como expresion
senalada del final de la antropologia y de un nuevo comienzo, no sélo de la filosofia,
sino de la metafisica, constituyen un material precioso que, sin duda, habrd de
contribuir a la aclaracién de algunos de los pronunciamientos mds enigmdticos y,
para muchos, inesperados de Foucault: los que encontramos en JAK** y en Préface
a la transgression” sobre la filiacién de Kant y Nietzsche.

Entramos ahora a analizar de un modo un poco més concreto algunos aspectos
de la lectura foucaultiana de Kant en LQA.

2. El significado no antropolégico de la revolucién copernicana de
Kant en LQA

Foucault comienza sus consideraciones sobre Kant en LQA advirtiendo sobre un
posible error°®a la hora de considerar la emergencia histérica del pensamiento
antropoldgico. El error consistiria en ver en la Critica kantiana® «el primer
movimiento antropoldgico» en la historia de la emergencia de la pregunta por
el hombre. Un poco mds adelante, y en la misma linea de lectura, sefiala: «la
critica no es el esfuerzo para resituar el sentido de la verdad bajo la constelacion
antropoldgica del hombre»®; y, con la misma contundencia y ausencia de
ambigiiedad, indica en la pdgina 58 de la edicién original: «La critica y la inversion
copernicana de la que se acompafa no son un retorno al hombre y no indican la
exigencia de un fundamento antropoldgico de la filosofia»®.

Estas declaraciones sobre la critica kantiana no pueden dejar de sorprender
a los estudiosos de la obra de Foucault, pues jacaso no era el Kant de la Critica

33 LOPEZ, Cristina. «Un filésofo en sus visperas: Foucault y la cuestion antropolégicar. En CASTRO, Rodrigo;
COLOMBO, Agustin (coords.). Devenir Foucault. Cursos y trabajos 1953-1969, 108-109. Se trata de una
contribucién que consideramos, por lo demds, muy rigurosa y bien trabajada, que ademds tiene el mérito de ser, si no
el primer trabajo sobre la lectura integral de Foucault sobre Kant en el curso, al menos si uno de los primeros trabajos.
34 FOUCAULT, Michel. Introduction i | ‘Anthropologie, Vrin, Paris, 2008, 68 (trad. cast. Michel Foucault. Una lectura
de Kant. Trad. Ariel Dilon. Siglo XXI Espafa, Madrid, 2010, 114-115).

35 FOUCAULT,’Michel. «Préface & I'transgression». En DE (I), 239 (trad. cast. «Prefacio a la transgresién». En
GABILONDO, Angel (ed.). Michel Foucault. De lenguaje y literatura. Trad. Isidro Herrera. Paidés, Barcelona, 1996,
130-131).

36 FOUCAULT, Michel. LQA, 55 (trad. cast., 69).

37 El contexto de la cita evidencia que en este punto Foucault se estd refiriendo a la K»V/

38 FOUCAULT, Michel. LQA, 55 (trad. cast. 70).

39 FOUCAULT, Michel. LQA, 58 (trad. cast., 73).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «FEl apunte foucaultiano sobre Kant» 93

-y en particular de la K7V, en la visién consolidada de la arqueologia del saber
foucaultiana, el fundador de la antropologia fundamental moderna? ;No era Kant,
en cierto modo, el fundador de la discursividad antropolégica, o al menos no era la
marca para referirse al comienzo abrupto de un nuevo modo de pensar que haria de
la finitud del hombre tanto el objeto como el sujeto fundamental del pensamiento?
:No habria de considerarse la critica kantiana, en la visién del pensamiento del
francés, en esencia una antropologfa y, es mds, algo as{ como la medida para toda
antropologia posible? Con esta publicacién de sus apuntes del curso en la ENS, en
el periodo 1954-1955, Foucault nuevamente nos sorprende, y, al leerlos, retorna a
nuestros ofdos el extrafio eco de ciertas palabras -futuras, para el joven Foucault de
estos afios, presentes, sin embargo, bajo el resguardo de la memoria, para nosotros
lectores: «<no me pregunten quien soy, ni me digan que permanezca invariable»®.
La sorpresa se desata desde el momento en que consideramos otras publicaciones
de Foucault, anteriores en su cronologia editorial, pero posteriores segin el orden
de su concepcién y produccién. Y es que once afos después de impartir este curso,
en el capitulo 9 de MC, Foucault llegard a presentar la finitud del hombre como «la
disposicién fundamental que ha ordenado y conducido al pensamiento filoséfico
desde Kant hasta nosotros»*!, sefialando igualmente que la explicacién kantiana,
al desactivar la presuposicién de una infinitud fundamental en la fundamentacién
de la objetividad, convertirfa «en necesaria» la disposicién antropoldgica, de la
que llega a decir que habria tenido, en Kant y a partir de Kant, «con certeza una
funcién constituyente en el pensamiento» moderno®. De este modo, y segtin esta
caracterizacién, la antropologfa habria llegado a ser necesaria en ese momento
en que, por obra de la critica kantiana, llegd a irrumpir la finitud como el nuevo
principio del pensamiento, siendo asi que la pregunta de la Ldgica, Was ist der
Mensch?, no podria funcionar aqui sino como /la formulacion de esta necesidad
antropoldgica de la Critica (repdrese en que la pregunta antropoldgica no tendria en
este texto las funciones de confiscacién o reduccién de una critica originariamente
no antropoldgica, propias de LQA):

[La antropologia] se convirtié en necesaria a partir del momento en que la
representacién perdié el poder de determinar por si sola y en un movimiento
tnico el juego de sus sintesis y sus andlisis. Era necesario que las sintesis empiricas
quedaran aseguradas fuera de la soberanfa del pienso. Debian ser requeridas justo
alli donde esta soberania encuentra su limite, es decir, en la finitud del hombre
-finitud que es también la de la conciencia y la del individuo que vive, habla y
trabaja. Esto habfa sido formulado ya por Kant en la Ldgica al agregar una dltima
interrogacién a su trilogfa tradicional: las tres preguntas criticas (;qué puedo

40 FOUCAULT, Michel. L ‘archéologie du savoir, Gallimard, Paris, 1969, 28 (trad. cast. La arqueologia del saber. Trad.
Aurelio Garzén. Siglo XXI Argentina, Buenos Aires,2004, 29).

41 FOUCAULT, Michel. Les mots et les choses (MC). Tel/Gallimard, Paris, 1999, 353 (trad. cast. Las palabras y las
cosas. Trad. Elsa Frost. Siglo XXI México, Mexico D.E, 1995, 333).

42 FOUCAULT, Michel. MC, 351 (trad. cast., 331).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



94 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

saber?, ;qué debo hacer?, ;qué me estd permitido esperar?) estdn relacionadas,
pues, con una cuarta y, en cierta forma, “dependen” (et mises en quelque sorte «a
son compte») de ella: Was ist der Mensch?*

Del mismo modo, es posible notar, a la luz de las declaraciones sobre la K7V
contenidas en esta nueva publicacién®, un importante y enjundioso cambio con
respecto a lo afirmado sobre esta primera obra critica en /AK. Asi, en IAK, en
el contexto de un andlisis acerca de las relaciones entre la sintesis y lo dado en
la ApH y en la KV, Foucault localizard en este dltimo texto el fundamento de
la objetividad en la vacfa unidad funcional de la subjetividad trascendental. Se

5, como una unidad sintética

tratarfa asi del yo como «mera forma de la sintesis»*
plenamente activa, enteramente ajena a la interna pasividad de un yo pienso que,
como constitutivo yo hablo, seria también, ya siempre, un yo hablado, de acuerdo
con la «estructura indisociablemente primera y segunda» de una subjetividad
verdaderamente temporal. Ciertamente, al presentar de aquella manera formal
la nocién de subjetividad de la K7V, no estariamos ante lo que nuestro pensador
entiende en sentido estricto por “antropologfa”, cuya caracteristica fundamental
es, como es bien sabido, el paralogismo por el que el pensamiento de la finitud
se arroga el derecho ilegitimo de tomar conocimiento de lo fundamental en lo
positivo o de lo trascendental en lo empirico, mas sf ante una lectura de la Critica
de la razén pura como una suerte de analitica de la subjetividad trascendental,
que, tal como Deleuze muestra con mucha agudeza, sélo podria significar, en el
abandono «de la mis grande iniciativa de la filosoffa trascendental»*, es decir, la
de «introducir la forma del tiempo en el pensamiento como tal», la resurreccion
tedrica del prejuicio teoldgico en la Critica. Y ello al establecerse, tras la critica al yo
sustancial que aqui encontrarfamos, una nueva identidad no menos dependiente
de Dios que la de aquel yo: la que Deleuze denomina «la identidad sintética
activar. Asi, la consideracién del tiempo de la Critica , como tiempo externo a la
unidad sintética, y, por tanto, como «aquello en lo cual, a través de lo cual, y por
lo cual se hace la sintesis»*”de la subjetividad, no podria ser sino un nuevo modo
de conjurar la temporalidad efectiva, ya no cartesiano, en la apelacién a un Dios
garante, sino propiamente kantiano, el que comportarl’a una cierta resurreccion
de Dios y del sujeto cognoscente que aquel hace posible, ya no, insistimos, en la
forma de una identidad sustancial, pero si en el modo de una identidad funcional
sintética puramente activa.

43 FOUCAULT, Michel. MC, 351-352 (trad. cast., 331).

44 Por ejemplo, Foucault se refiere al pardgrafo 27 de la KV (LQA, 55, trad. cast., 70) donde Kant se extiende en
la idea de que las categorfas no podrian ser «disposiciones subjetivas de pensar, implantadas en nosotros juntamente
con nuestra existencia» (KANT, Inmanuel. Critica de la Razén pura. Edicién bilingiie alemdn-espafiol. Trad. Mario
Caimi. FCE, México D.E, 2008, 187, B-167). La razén de estas observaciones es que, en Kant, las categorias tienen
un estatuto ontolégico y no antropoldgico, que cabe apreciar ya desde el prélogo a la segunda edicién de la K7V, y
ademds en la forma de un reconocimiento expreso (B-XVIII).

45 FOUCAULT, Michel. IAK, 41 (trad. cast., 78).
46 DELEUZE, Gilles. Différence et répétition, PUEF, Paris, 2000, 117.
47 FOUCAULT, Michel. IAK, 56 (trad. cast., 99).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «FEl apunte foucaultiano sobre Kant» 95

La novedad hermenéutica de LQA respecto a la consideracién foucaultiana del
pensamiento critico de Kant se aprecia incluso en la comparacién con textos que
van mucho mds alld del llamado “periodo arqueoldgico”. Asi, en la misma linea de
lectura de la K7V que encontramos en /4K, muchos afios después, en el curso del
83, Foucault presentard la obra critica (y fundamentalmente la K7V) como el texto
fundacional de esa tradicién critica de la filosoffa moderna que se articula como
«analitica de la verdad»*, es decir, como cuestién de las condiciones de posibilidad
del conocimiento verdadero. La critica kantiana en general, pero «sobre todo la
primera de ellas», se presenta en este curso como un trabajo eminentemente tedrico
que pretende asegurar la objetividad de los conocimientos y que, dificilmente,
podria llegar a compadecerse con la forma de interrogacién y con los objetivos
desplegados en esa otra forma de interrogacién critica moderna que Foucault
denominard «ontologfa de la actualidad»(también fundada por Kant, pero esta
vez en los trabajos sobre la Ilustracidn o la Revolucidn). Pues bien, es justamente
aquel primado del conocimiento en la cuestion critica el que no hallarfamos en el
breve apunte kantiano en LQA, donde la cuestion del sentido de la verdad aparece
en diferentes momentos y formas. Asi, ApH se presentard aqui como el texto en
que se abre una dimensién enteramente sometida al mandato de la Ciritica y, por
tanto, no antropoldgica o, en algin sentido, mds fundamental que aquella (como
dominio de «la regla de las reglas»). Con todo, en este espacio se llegaria a expresar
el sentido prictico de la Critica. Lo que ApH evidenciarfa, asi, es el fin prictico de
todo uso critico y la dimensién no antropoldgica del ejercicio de una critica que
harfa posible una filosofia en sentido mundano, referida a lo que interesa a todos.”

Basta, pues, un simple vistazo a los apuntes del curso 1954-1955 para apreciar,
al menos a un nivel programdtico, una consideracién y valoracién muy diferente
de la critica kantiana, y, en particular, de la Critica de la razén pura. Y es que,
como ya senalamos, Foucault advierte repetidas veces que «serfa muy erréneo»
ver en la Critica, «y en la inversién copernicana que la acompana, algo asi como
una operacién de reconduccién del sentido de la verdad al hombre como sujeto y
la revelacién de «la exigencia de un fundamento antropolégico en Filosoffa». De
este modo, si la Critica habilita toda una revolucién copernicana en nuestro modo
de pensar, ella no podria quintaesenciarse -a la vista las declaraciones de Foucault
en este curso- en una nueva consideracién segtin la cual el centro de referencia en
el conocimiento ya no podria hallarse en el objeto, sino en el sujero. La llamada
revolucién copernicana de Kant no podria tener en ningin caso este sentido y
alcance antropoldgicos. Con ello, Foucault parecerfa estar siguiendo la linea de
lectura de este motivo propuesta por Heidegger en Kant und das Problem der
Metaphysik, en ese punto del Kantbuch en el que pensador alemdn, desmarcdndose
de las interpretaciones antropoldgicas y epistemoldgicas de la K7V se refiere al

48 FOUCAULT, Michel. Le gouvernement de soi et des autres. Cours au Collége de France. 1982-1983.Gallimard/Seuil,
Paris, 2008, 21-22 (trad. cast. El gobierno de si y de los otros. Trad. Horacio Pons. Akal, Madrid, 2001, 29.).
49 FOUCAULT, Michel. LQA, 56 (trad. cast.,70-71).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



96 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

«erdadero sentido» de la revolucién copernicana: «verdadero sentido -dice
Heidegger-, por ser metafisico, de lo que se ha llamado la revolucién copernicana
(puesto que tiene a la metafisica por tnico tema)»*.

Esta impresién se confirma tan pronto nos hacemos cargo del contexto textual
de estas afirmaciones de LQA sobre el “error” antropoldgico en la interpretacion
de la Critica kantiana. El andlisis cuidadoso de este conjunto de apuntes sobre
Kant sitta, a nuestro ver sin lugar a dudas, la lectura foucaultiana de Kant en
la pista de pensamiento abierta por el Heidegger del Kantbuch. Para justificar lo
que acabamos de senalar vamos a proceder de la siguiente manera: citaremos, en
primer lugar, el texto del prélogo a la segunda edicién de la K7V, donde Kant hace
referencia a la “revolucién copernicana”. Posteriormente, a la vista de un somero
andlisis de este y de otros textos kantianos, analizaremos el alcance y significado de
las declaraciones de Foucault sobre la revolucién critica de Kant:

Hasta ahora se ha supuesto que todo nuestro conocimiento debia
regirse por los objetos, pero todos los intentos de establecer, mediante
conceptos, algo @ priori sobre ellos (...) quedaban anulados por esta
suposicion. Ensdyese, por eso, una vez, si acaso no avanzamos mejor,
en los asuntos de la metafisica, si suponemos que los objetos deben
regirse por nuestro conocimiento, lo que ya concuerda mejor con la
buscada posibilidad de un conocimiento de ellos a priori que haya de
establecer algo acerca de los objetos, antes que ellos nos sean dados.”

Repdrese, en primer lugar, en que el tema, el tnico tema, de la llamada revolucién
copernicana de Kant es la metafisica. Con esta inversion en el modo de pensar
se tratarfa de un ensayo que busca avanzar «en los asuntos metafisicos» -no
cancelarlos de manera definitiva- a partir del nuevo punto de gravitacién. En
segundo lugar, Kant en ningtin momento dice que el ensayo propuesto para
solucionar el problema de la posibilidad de un conocimiento a priori de objetos
en metafisica estribe en suponer que los objetos deben regirse por el sujeto o por el
conocimiento del sujeto. Kant dice, mds bien: ensdyese si no avanzaremos mejor si
suponemos que los objetos «deben regirse por nuestro conocimiento». Ninguna
referencia, por tanto, al sujeto -de conocimiento- sino a «nuestro conocimiento.
Indiquemos ya que Foucault parece ser bien consciente de ello en su apunte sobre
la revolucién copernicana, cuando advierte sobre el cardcter apresurado e ilegitimo
de esa operacion hermenéutica en la que se identificaria el problema de la finitud,
en la K7V] con la cuestién antropoldgica®. A la vista de ello, el apunte foucaultiano
sobre Kant podria leerse como una contribucién, completamente inesperada,
para la desactivacién de ciertas lecturas tan improcedentes como extendidas y

50 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem der Metaphysik». En Gesamtausgabe (Band 3). Vittorio
Klostermann, Frankfurt am Main, 2010, 12 (trad. cast. Kant y el problema de la metafisica. Trad. Gred Ibscher Roth.
FCE, México D.E, 1986, 21).

51 KANT, Inmanuel. K7V, B-XVI.

52 FOUCAULT, Michel. LQA, 43, 46 (trad. cast., 70, 73).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «FEl apunte foucaultiano sobre Kant» 97

exitosas de la K7V, un aporte para la neutralizacién de un conjunto de habladurias
ampliamente divulgadas sobre Kant®: por ejemplo, sobre la consumacién
trascendental, en el pensamiento kantiano, del viraje hacia la subjetividad como
fundamento del conocimiento, ya iniciado por Descartes™.

Mis precisamente, ;a qué nos referimos con esta habladurfa? ;Qué
desactivacién estd implicada en el desarrollo de las afirmaciones de Foucault
sobre Kant en el curso? Dicho atin de una manera muy provisional: se trataria
de inhabilitar la centralidad de la cuestién del sujeto en la analitica kantiana de la
finitud del conocimiento. Pero ;cdmo entender eso de “la centralidad del sujeto”
en este contexto? Evidentemente dicha centralidad habria de ser la propia de
un sujeto finito, y, por lo tanto, no podria ser deudora, de un modo u otro, de
la idea de una intuicidn originaria omnimodamente productiva, cuyo correlato
“subjetivo” no podria nunca llamarse “hombre”, sino “Dios” -como el dnico ser al
que podria corresponder tal tipo de intuicién- y cuyo correlato “objetivo” nunca
podria ser un “fenémeno” o un “objeto”, sino una cosa en si misma. En este marco,
nuestro conocimiento podria regirse de iure por las cosas en si mismas, sin que
esto en ninglin caso pudiera ser cuestionado, porque las cosas en si estarfan de
antemano regidas por el conocimiento divino, considerado, éste, la forma de ure
del conocimiento como intuicién intelectual, ahi donde necesariamente habria
de regir la presuposicién que precisamente dinamitard Kant: la presuposicién de
un fondo de infinitud fundamental como garantia del conocimiento (cuarta
meditacién metafisica de Descartes). Por lo tanto, en un contexto critico, en el
que la finitud llega a estar en primer plano y, por tanto, en el que ya no puede
operar la infinitud divina como fondo de precomprension del ser ;cémo habria de
entenderse la idea de un primado del sujeto sobre el objeto en el conocimiento? O
dicho de otra manera: ;c6mo entender la revolucién copernicana en el marco de
la habladuria sobre el sujeto finito en Kant? Dicho a bote pronto: segtin las formas
y maneras del constructivismo, en el modo de la interpretacion constructivista de
la realidad, entendiéndose aqui por “constructivismo”, no tanto un apriorismo,
muy evidente por otra parte en Kant, cuanto una corriente de pensamiento de
procedencia multidisciplinar que vendria a defender el cardcter de “constructo”
de la realidad, el que la realidad sea hasta un cierto punto una invencién de aquel
que la observa. De acuerdo con esta interpretacion nunca llegarfamos a conocer
“la realidad tal como es”, pues el conocer se interpreta aqui como una actividad
mental en la que se trata de ordenar una pluralidad de datos (percepciones,
impresiones, afecciones) en el interior de un marco tedrico o, sin mds, en un marco
puramente mental; datos procedentes de “la realidad” que afectaria a nuestros

53 La expresion “habladurfa” remite al contar historias de Platén en el Sofista, y la encontramos en Martinez Marzoa.
MARTINEZ MARZOA, Felipe. Releer a Kant, Anthropos, Barcelona, 1992, 39.

54 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental. Trad. Julia V. Iribarne.
Prometeo libros, Buenos Aires, 2008, 58-59, 139-143. Que Foucault indique en varias ocasiones que no ha de verse
en la Critica una suerte de retorno al Hombre o una vuelta al fundamento antropolégico de la filosoffa parece obedecer
a un intento de desmarcarse de la lectura sobre la historia de la filosoffa que encontramos en la Krisis de Husserl.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



98 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»

érganos sensoriales. Ello significa que el conocimiento nunca podria ser un “reflejo
especular” de la realidad en si “fuera de nosotros”, sino una construccién con base
en nuestros datos empiricos.

Pues bien, esta interpretacion constructivista de lo real aplicada al pensamiento
de Kant nos obligaria a decir cosas tales como las siguientes®: bajo condiciones
criticas, el conocimiento no puede ser creacién y sélo es concebible como
receptividﬂd y sensacion. La sensacién, a su vez, consistiria en que “las cosas en si
mismas nos afectan”, de tal manera que, a partir de esas afecciones o impresiones,
la mente construye los objetos, enlazdndolas segin ciertas reglas que tendrian
su origen en ¢l sujeto. El llamado objeto serfa aqui una ficcién o un constructo
de la mente, un fendmeno, si bien el material, de suyo informe, con el que esta
mente construye el objeto procederia de “las -verdaderas- cosas”, causa de nuestras
sensaciones, pero en si mismas incognoscibles. Importa destacar que en este
planteamiento la forma es una posicion del sujeto y que las reglas de enlace antes
mentadas solo podrian tener un estatuto subjetivo-trascendental y, por tanto, en
ninguin caso una significacién y alcances propiamente ontoldgicos. Por otra parte,
lo que Kant llama «pluralidad de la sensacién» o «materia del fenémeno» seria
aqui algo carente de forma, estructura o anatomia propia, no consistiendo en nada
mds que en un montén de materiales de construccién (el material cadtico de las
sensaciones). Sentadas estas bases, puede llegar a entenderse que el principio del
orden o del mundo sélo pueda serlo aqui ¢/ sujero, que im-pone, con la complicidad
del tiempo, la forma o la estructura sobre un material décil e indeterminado,
«salivindola -la forma- de sf mismo», como dirfa Ortega”, al igual que la arafa
saliva la red que le permite capturar las cosas.

Ahora bien, si Kant estuviera diciendo algo asi estarfa negando, en verdad, el
giro copernicano y no estaria revolucionando nada. Pues estarfa diciendo que: (a)
las cosas -como cosas que nos afectan- son de suyo, con entera independencia del
conocimiento (no se regirfan ni dependerian, por tanto, de nuestro conocimiento
o, dicho de otra manera, el conocimiento no podria ser aqui el medio de su
tener lugar o ser). Igualmente se estarfa diciendo (b) que no cabe verdadero
conocimiento, como conocimiento de las verdaderas cosas, pues el conocimiento
en este planteamiento nunca podria alcanzar las cosas en si, que se hallarfan mds
alld de ¢él, y, por tanto, ser adecuado a ellas. Por lo tanto, si se insiste en este
contexto en la idea de una adecuacién en algiin sentido, o, al menos, en la idea
de una relacién o en algtin tipo de encuentro, este s6lo podria tener lugar entre la
sensacion y las “cosas” que son su causa. (c) En este contexto lo que Kant llama
“objeto” serfa un puro fendmeno, en el sentido de una construccién o ficcién de la

55 Seguimos aqui los desarrollos de MARTINEZ MARZOA, Felipe. «Kant». En Historia de la Filosofia (vol. 1)
(primera edicién), Istmo, Madrid, 1973, 177 y ss.

56 La forma aqui no podria serlo de las cosas. En esta presentacion la materia carece de un limite propio y es sélo un
mero material para la construccién ilimitada del sujeto.

57 ORTEGA Y GASSET, José. «La filosofia de la historia de Hegel y la historiologfa». En HEGEL, G. EE. Lecciones
sobre la filosofia de la historia universal. Alianza, Madrid, 1989, 23.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuimero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 99

mente que en ninglin caso podria adecuarse o representar la verdadera “realidad”,
aunque el material a partir del cual la mente produce el constructo procede de
alguna manera de la realidad’®.

Pero nada mds ajeno a la letra y al espiritu de Kant que esta interpretacién
constructivista de la revolucién copernicana, deudora de presupuestos
antropoldgicos que ni Kant, ni tampoco Foucault en su lectura de Kant en el curso,
estarfan dispuestos a admitir. A partir de aqui habria que entender lo siguiente:
la llamada revolucién copernicana, comprendida en su verdadera significado,
incorpora, como no puede ser de otra manera bajo condiciones criticas, la tesis de
la receptividad o de la pasividad del conocimiento, pero , en ningtin caso, bajo la
presuposicidn de que haya algo asi como cosas en si incognoscibles que nos afectan,
ni desde luego tampoco presuponiendo que la forma o estructura del conocimiento
tiene por origen y principio un sujeto que da forma al material décil de unas
sensaciones que tendrfan por causa la cosa en si misma. Es decir, Kant asumiria la
tesis de la receptividad del conocimiento, pero de forma enteramente inmanente,
digamos, fenomenoldgicamente, y, por ello, sin presuponer en su analitica del
conocimiento la doble trascendencia de una referencia a un sujeto de conocimiento
y a una cosa en si ms alld del conocimiento. En este sentido, nos parece que Kant
suscribirfa sin reservas, por ejemplo, lo que Ortega afirma, precisamente frente
a un Kant victima de la interpretacién antropoldgica del giro copernicano: «la
primera “condicién de posibilidad de la experiencia” o del conocimiento de algo,
es que ese algo sea y que sea algo, por tanto, que tenga forma, figura, estructura,
cardcter»”. Y es importante entender, y asf lo sefala el propio Ortega, que, con
ello, no se estd prejuzgando si ese ser, forma o estructura lo tienen las cosas en s
mismas o si s6lo surge en ellas como el habérselas del ente humano con ellas. «Lo
decisivo en el asunto -sefiala Ortega- es que ni adn en este tltimo caso es el ser una
“forma del sujeto” que este echa sobre las cosas». Ello significa que si llegamos a
identificar eso que suele llamarse /ogos con lo que acabamos de mentar con “ser”
o “forma’, no podria ser comprendido como la facultad distintiva de un cierto
ente (el ser humano) en el plano general de los entes; un ente que, asi concebido,
tendria, al interior del género “animal”, un especifico modo de ser determinado
por el Jogos (se trataria as{ del animal humano, el ente animal cuyo especifico modo
de ser se determina por el logos). La valiosa indicacién orteguiana tendria otro
sentido: si no cabe prejuzgar que la forma lo es aqui de un sujeto antropoldgico,
aun en el caso de que ella sélo surja en las cosas ahi y s6lo ahi donde hay una
relacion o encuentro con el ser humano, y por tanto ahi y sélo ahi donde entra un
juego el logos, parece entonces que lo que estd en juego con el peculiar ser (= logos)
del ente que somos nosotros, no es tanto un especifico modo de ser o tener lugar
sino el ser (=/ogos) o el tener lugar en cuanto tal'y, por ello, de todo cuanto es. Pero

58 MARTINEZ MARZOA, Felipe. «Kant». En Historia de la Filosofia, 177.
59 ORTEGA'Y GASSET, José. «La filosoffa de la historia de Hegel...», 23.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



100 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

entonces la forma o el /ogos tiene aqui un claro sentido ontolégico fundamental y
un alcance general®, en ningtin caso una significacién antropoldgico-regional o,
incluso, antropoldgico-fundamental.

Pero, de un modo mds concreto, ;cémo habria de entenderse en Kant la
asuncidn de la tesis de la receptividad del conocimiento en términos de inmanencia?

El correlato de la intuicién finita, como intuicién receptiva, no podria ser, de
acuerdo con lo dicho, una cosa en si que, mds alld de nuestro conocimiento, nos
afectarfa de alguna manera y se hallaria en algtin tipo de relacién o correspondencia
con nuestras afecciones o impresiones. Por otra parte, el pensamiento, bajo
condiciones de finitud, no podria consistir nunca en una relacién inmediata con
la cosa, es decir, en una intuicién. El es, mds bien, relacién mediata, en un doble
sentido y nivel: relacién mediata porque el pensamiento sélo se relaciona aqui
con la cosa singular a través del rodeo del concepto universal, de tal manera que la
universalidad del conocimiento lejos de ser una suerte de nota de la infinitud del
conocimiento es, mds bien, el sello de su finitud. Pero “relacién mediata con la
cosa” significa también, de un modo mds originario, que: sélo en la referencia de
la intuicién empirica a un concepto a priori, (concepto) que ya no podria ser un
universal, sino una regla de construccién de figuras objetivas (para la cual siempre
tiene que haber sensacion), cabe referencia de la intuicién empirica a la cosa, cabe
conocimiento como experiencia objetiva, un habérselas con las cosas como tales
cosas 0, si se quiere: sélo como referencia de la intuicién sensible a la categoria
algo es o tiene lugar.

Al igual que la palabra “intuicién”, la palabra “conocimiento” envuelve un
doble aspecto. Asi, cuando preguntamos por el conocimiento, podemos preguntar
por el acto de conocer (intendere), pero también podemos preguntar por lo
conocido, el contenido de conocimiento (intentum). Segun ello, la tesis de la
receptividad o pasividad del conocimiento -prescindiendo de toda presuposicion
ajena a la argumentacién kantiana- s6lo dice que: los contenidos del conocimiento,
en el conocimiento mismo, se hacen presentes como dados de hecho® (no dice
nada acerca de “cosas” al margen del conocimiento que nos afectan, ni asume
distinciones del tipo “érganos de los sentidos” y “daza de sensacién”), es decir,
que los contenidos del conocimiento no comparecen como producidos u
originados, sino como algo que estd ahi, desde si mismo y en si mismo, es decir,
con la consistencia y permanencia propia de algo que se resiste y enfrenta como
un objeto, con autonomia propia, y que, por tanto, nunca podrl’amos ser ni nunca
nos podria pertenecer. De acuerdo con ello el conocimiento se presenta siempre
como un reconocimiento (no creacion) de lo que, en un sentido ahora radicalmente

60 “General”, pero sélo en atencién al marco teérico de la ontologfa, pues la ontologia, a su vez, encuentra su limite
-el limite de su generalidad- y el sentido de su /ugar en el uso practico de la razén, sin este limite Kant se parecerfa
demasiado a Hegel.

61 MARTINEZ MARZOA, Felipe. Kano, 177.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuimero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 101

critico, de suyo se muestra®. Hemos dicho: “en un sentido radicalmente critico”
v, por ello, sin legitimidad para presuponer que de lo dicho pueda seguirse algtin
“al margen del conocimiento”, sino sélo que «el conocimiento mismo presenta en
sf mismo el cardcter de receptividad»® o, tal como ya sefialamos, y con particular
atenci6n ahora al intentum del conocimiento, que en el conocimiento mismo los
contenidos de conocimiento se presentan siempre con el cardcter de algo dado,
no creado.

En este sentido habria que decir que el andlisis kantiano sobre el conocimiento
trata Unicamente del conocimiento (no del sujeto) y permanece siempre, en tanto
andlisis critico, dentro de los limites del conocimiento (por eso no podria ser
nunca una teoria del “conocimiento”). Lo que significa que la inversién copernicana
de Kant, segtin la cual el objeto habria de regirse por nuestro conocimiento, sélo
significa, comprendida en su radicalidad y verdadero alcance, que, en primer lugar,
no hay cosas al margen del conocimiento y, por tanto, del concepto, siendo lo que
Kant llama “objeto” aqui algo idéntico a la “cosa”. Pero, en segundo lugar, que el
concepto como “universal” (como conjunto de notas), derivado de la experiencia
de una pluralidad de casos singulares, es decir, la idea del concepto como algo que,
por tanto, vendria siempre después de la sensacion, es algo, cuanto menos, revisable
pues, a la luz de la revolucién copernicana, el conocimiento o la experiencia,
criticamente comprendida, es el efecto de la sintesis de la intuicién y el concepto.

Kant llama, como es sabido, al objeto (de conocimiento) también fendmeno.
Segun lo dicho el fendmeno es la cosa. Ahora bien, no podemos obviar que Kant
habla de cosas en si contraponiéndolas a los fendmenos. Ello ha dado pie precisamente
a la interpretacién de que las cosas en si constituyen la causa de nuestras afecciones,
siendo el fenémeno el objeto construido por la mente a partir del material
indeterminado de las sensaciones. Pero esto a lo que, sin duda, ha dado pie Kant -y
ello al utilizar una expresién, “cosa en sf misma”, que en nuestro lenguaje cotidiano
significa justamente lo ente o la cosa a secas- no se halla propiamente en Kant y es
enteramente ajeno a sus nociones criticas de “experiencia”®, de “fenémeno” y de
“ontologia”, como ontologfa siempre referida al ser de lo sensible o al fendmeno
como lo ente®. Encontramos esta idea, por ejemplo, en Los progresos, donde Kant

62 Heidegger comprende bien esta idea al sefialar en su interpretacion de Kant: «sélo para el conocimiento finito
existe algo asi como un objeto. Unicamente él estd entregado al ente ya existente». HEIDEGGER, Martin. «Kant und
das Problem...», 31 (trad. cast., 36). Nada mds injusto, por tanto, que ver en la revolucién copernicana, esto es, en
la nueva referencia de los objetos a nuestro conocimiento algo asi como la condicién para un “dominio del sujeto” o,
atn peor, una claudicacién de la objetividad es favor de un mero juego de representaciones subjetivas.

63 MARTINEZ MARZOA, Felipe. Releer a Kant, 43.

64 «Por sensible no entendemos empero meramente aquello cuya representacion es considerada en su relacién con los
sentidos, sino también lo considerado en relacién con el entendimiento, aunque sélo en el caso de que los conceptos
puros de este sean pensados en su aplicacién a los objetos de los sentidos, o sea en favor de una experiencia posible».
KANT, Immanuel. Los progresos de la metafisica desde Leibniz y Wolff: Trad. Félix Duque, epublibre titivillus, 2018,
172.

65 Esta misma idea es afirmada por Heidegger: «el término fenémeno mienta al ente mismo como objeto de
conocimiento finito (...) El ente que se aparece es idéntico al ente en si (...) Los fenémenos no son una mera

apariencia sino el ente mismo». HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem...», 31-32 (trad. cast., 36).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



102 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

deja firmemente establecido que la ontologia critica, en cuanto primera parte
de la metafisica, «constituye el sistema de todos los conceptos y principios de
entendimiento, pero s6lo en la medida en que se refieran a objetos que puedan
darse a los sentidos y ser, pues, acreditados por la experiencia»®. La ontologfa asf
entendida no concierne a lo suprasensible, fin final de la metafisica, sino a lo sensible
y es sélo un medio y una preparacion para la tarea de la metafisica propiamente
dicha. Ahora bien, lo decisivo en este contexto es que Kant llama aqui a la ontologfa
asi caracterizada «filosofia trascendental». Por lo tanto, “filosofia trascendental” es el
nombre critico que Kant reserva para esa ciencia con un «altivo nombre»®’, marcada,
hasta la intervencién critica, por la desmesura. A partir de dicha intervencién la
ontologia serd puesta en su lugar, pues los limites del fenémeno devendrdn ahora
los limites de la ontologfa. En la K7V, en BXVIII, hallarfamos la misma idea acerca
del saber trascendental (es decir, esa especie del saber @ priori que contiene una
referencia a la experiencia) como saber ontoldgico:

Este ensayo obtiene el resultado apetecido y promete a la primera parte

de la metafisica la marcha segura de la ciencia, dado que esa primera
g q

parte se ocupa de conceptos a priori cuyos objetos correspondientes

pueden darse en la experiencia adecuada a aquéllos®®

Y si Kant introduce en su exposicién el concepto de cosa en si (como siendo, por
cierto, algo asi como la cara de una moneda cuya otra cara se llama conocimiento
como intuicién absoluta o infinita), lo hace con un sentido técnico y con fines
puramente explicativos, sin admitirse siquiera como hipétesis o posibilidad®.
Digamos que aqui la cosa en si, al igual que el tipo de conocimiento que le es
correlativo, no es nada mds que un recurso utilizado por Kant para determinar,
por contraposicién, los conceptos ontolégicos de fendmeno e intuicién finita.
Segtn ello, cosa en si, en sentido técnico, serfa el correlato de un acto de conocer
que es, en ese y como ese mismo acto, creacién de lo conocido (de tal manera que
lo conocido aqui seria por el hecho mismo de ser conocido). Ahora bien, esto es
justo de lo que nunca se trata en Kant; y para subrayar que nunca se trata de esto,
sino de un conocimiento finito, Kant utiliza cldusulas del tipo “para nosotros,
seres humanos”, “nuestro conocimiento” o “conocimiento humano”, sin que estas
expresiones tengan ninguna significacién antropoldgica, designando, sélo, la
finitud del conocimiento.

66 KANT, Immanuel. Los progresos...,172-173.

67 KANT, Immanuel. K7V, A-247.

68 KANT, Immanuel. K7V, B-XVIII.

69 KANT, Immanuel, K7V, B-307. Admitir esto significarfa que estamos admitiendo, en Kant, justamente lo que
no podria admitirse, si comprendemos bien y en su radicalidad su concepto de ontologfa: que Kant supone que, de
una parte, hay algo asi como Razén Absoluta y, de otra, Razén finita. De tal manera que, de acuerdo con el concepto
de Razén absoluta, lo conocido por ella serd por el mismo hecho de ser conocido; y la Razén finita conocerd, sin
embargo, algo que ya es y sélo en tanto ella es afectada, por tanto, no lo conocerd absolutamente. La Razén absoluta
conocerd, pues, las cosas en si y la Razén finita simples fendmenos. Esto serfa desconocer la pura funcién de concepto-
limite que la llamada “cosa en si” tiene en Kant.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 103

Como es sabido, Kant utiliza para referirse a la cosa en si también la expresién
“noumenon”. De acuerdo con lo dicho no cabe, ni siquiera como hipétesis, lo que
Kant llama un notimeno en sentido positivo, es decir, «el objeto de una intuicion
no sensible» y, por lo tanto, el objeto de una intuicién intelectual, de la cual dice
Kant que «no podemos siquiera entender su posibilidad». Por lo tanto, la doctrina
critica de la sensibilidad nunca podria ser entendida, en ningin sentido, como
una doctrina de los nozmenos en sentido positivo. Ahora bien, es, sin embargo,
una doctrina de los novimenos en sentido negativo, es decir, referida a algo -una cosa
(Ding)- de lo no cabe intuicidn sensible y, por tanto, de lo que no cabe intuicion
en absoluto, esto es, ninglin conocimiento (al menos en sentido tedrico). La
doctrina critica de la sensibilidad como doctrina del notimeno en sentido negativo
procura asi una suerte de «ampliacién negativa»’® de nuestro entendimiento (al
negar la posibilidad del notimeno en sentido positivo), una suerte de liberacién y
autonomia legitima de éste mds alld de los limites de la sensibilidad (es decir, mds
alld de los limites de la ontologia) y del uso significativo de las categorias -y ello
al poner, él mismo, el limite a aquella y, con ello, a si mismo-, en favor de su uso
practico, y al liberar el espacio de sentido para la legitimidad de la realidad -no
tedrica- de lo inteligible, como lo que no podria ser en absoluto cosa en sentido
tedrico, es decir, objeto de una intuicién intelectual.

Teniendo todo esto en cuenta ;cudl serfa, de un modo mds preciso, el sentido
de la inversién copernicana de Kant?

Que Kant lleve a cumplimiento en filosoffa toda una revolucién copernicana,
por la que los objetos, a partir de la intervencién critica, llegan a regirse por
nuestro conocimiento, no podria signiﬁcar, segﬁn lo expuesto, ninguna posicion
antropocentrista ni constructivista, ni mucho menos una suerte de disolucién del
objeto en la representacién subjetiva. La revolucién copernicana sélo dice que el
conocimiento éntico o el conocimiento de las cosas nunca podria conformarse por
si s6lo a dichas cosas sin un conocimiento a priori sobre la constitucion de su ser,
es decir, sin un conocimiento ontoldgico. El conocimiento déntico, por tanto, sin
este conocimiento ontoldgico a priori careceria «de posible direccién, de un hacia
qué»’!. Dicho de otra manera:

El conocimiento éntico no puede adaptarse al ente (“los objetos”),
sino cuando el ente se ha manifestado ya como ente, es decir, cuando
se conoce la constitucién de su ser (...) la determinabilidad éntica
de los objetos, tiene que ajustarse a este ultimo conocimiento. La
patentibilidad del ente (verdad 6ntica) gira alrededor de la revelacién
de la constitucién del ser del ente (verdad ontolégica).”

Todo ello aparece claramente formulado en la introduccién ala Ldgica trascendental,
en B-87, donde Kant sefiala que ningtin conocimiento empirico puede hallarse en

70 KANT, Immanuel, B-312.
71 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem...», 13 (trad. cast., 22).
72 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem», 13 (trad. cast. 21-22).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



104 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

contradiccién con el conocimiento puro como conocimiento trascendental, es
decir, con los conceptos y principios sintéticos a priori del entendimiento puro
«sin perder al mismo tiempo, todo contenido, esto es, toda relacién con algin
objeto y, consiguientemente, toda verdad». Pero esto significa que : «/a verdad
trascendental vale aqui como criterio»”. Es preciso atender al nivel trascendental
en que opera dicho criterio. De acuerdo con ello, en la analitica trascendental se
expondria el canon trascendental destinado a enjuiciar el uso empirico. En virtud
de su cardcter trascendental estarfamos ya siempre en la posibilidad de distinguir la
verdad de una pura vivencia (acaso de gran viveza y nitidez, pero no siendo nada
mds que en suefio), y -de distinguir-la objetividad del puro enlace subjetivo de
las percepciones, estarfamos ya siempre -incluso en la experiencia mds comtn- en
la posibilidad de discriminar la informacién empiricamente vélida de la que no
lo es, lo objetivo de lo subjetivo, la realidad, del suefio y la ficcidon. Todo ello, en
primer término, en la experiencia misma, y de acuerdo con criterios que no podrian
proceder nunca de ella, ya que estarian implicados en su homologacién.

Ahora bien, es necesario notar ahora que los descubrimientos kantianos
referidos a la distincién entre la verdad empirica (verdad dntica) y la verdad
trascendental (verdad ontoldgica), y de ésta como condicién de posibilidad de
aquella, llevan aparejados un nuevo concepto de juicio, originalmente kantiano,
que, nos parece, constituye la clave para comprender el significado de la inversién
kantiana. Sélo en el marco de esta comprensién del juicio es posible resolver el
problema de la sintesis  priori en el conocimiento objetivo. Heidegger entiende
certeramente este punto cuando sefiala, en este mismo contexto de andlisis de
la revolucién copernicana, que «Kant entiende por conocimiento los juicios
sintéticos a priori, es decir, el conocimiento preontolégico -u ontolégico- de
la constitucién del ser del ente». Haciéndonos cargo de esta declaracién bien
podriamos decir lo siguiente: si la revolucién copernicana de Kant es la clave
para la solucién del problema de conocimiento sintético a priori en metafisica, el
concepto propiamente kantiano de juicio es, a su vez, la clave para la comprension
de la revolucién copernicana en su genuino alcance y significacién ontolégica
(no antropoldgica ni antropocéntrica). O dicho de otra manera: solo llegaremos
a comprender la llamada revolucién copernicana de Kant, si, ante todo, llegamos
a comprender el significado, la estructura y el nivel de la sintesis a priori, es decir,
del juicio sintético a priori implicado en el ser o tener lugar de las cosas como tales
cosas, o solo si llegamos a comprender con justeza lo que se halla implicado en
eso de “un regirse las cosas por nuestro conocimiento”. Veamos esto de un modo
mds concreto.

La pregunta por el significado, la estructura y el estatuto del juicio sintético
a priori ha de responderse a partir del desarrollo de la contraposicién entre el

73 HEIDEGGER, Martin. «Phinomenologische interpretation von Kants Kritik der Reinen Vernunft». En
Gesamtausgabe (Band 25). Vittorio Klostermann, Frakfurt am Main, 1995, 56.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuimero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 105

Jjuicio sintético y el juicio analitico’™. Podria llegar a pensarse que esta distincién
se encuentra, antes que en Kant, ya en la concepcién tradicional del juicio, y
ello desde Arist6teles. Después de todo Aristételes evidenciaba la estructura dual
del logos en el andlisis de éste como un Aéyew ti katd Tvog, como un enunciar
algo de algo, un decir que es un referir un predicado a un sujeto. En el juicio
hay, asi, en juego, una odvdeoic Tig, una cierta sintesis 13 vonuitov donep &v
dvtav, de representaciones (o conceptos, vonuétmv) que vienen a constituir una
cierta unidad. Ahora bien, esta caracterizacién -asi lo hace notar Heidegger- en la
doctrina tradicional del juicio «vale para el juicio en general»”. Asi, en el marco
tradicional, juicios como “Esta pizarra es negra”, “Todos los cuerpos son extensos”
o “Algunos cuerpos son pesados” son indistintamente, todos ellos, sintéticos,
pues en todos ellos se piensa una relacién, un cierto enlace, una unidad. Pero no
s6lo eso: la adjudicacién del predicado al sujeto es una sintesis entre dos “algos”
que, para ser componibles (sénzesis), han de ser separados (andlisis). Siguiendo el
ejemplo de Heidegger: en el juicio “Esta pizarra es negra” se piensa la sintesis, la
relacién entre dos elementos separados: “pizarra” y “negro”. De este modo «en
toda sintesis hay un andlisis y viceversa»’®:

Por consiguiente, todo juicio como relacidn entre representaciones es

-no sé6lo secundaria, sino necesariamente- al mismo tiempo analitico

y sintético. Puesto que de acuerdo a esto todo juicio como tal es

analitico y sintético, la distincién entre juicios analiticos y sintéticos

no tiene sentido.
No tiene sentido, ciertamente, pero sélo en el marco de la doctrina tradicional del
Jjuicio, en la que fodo juicio se presenta como siendo a la vez analitico y sintético.
Kant parece ser muy consciente de esto cuando sefala que «antes -de la Crizica- no
ha sido pensada y quizd incluso establecida la diferencia de los juicios analiticos
y sintéticos’’. De esta declaracién se seguirfa que sélo a través de una nueva
determinacidn del juicio cabe establecer el problema y pensar la diferencia entre
los juicios sintéticos y los juicios analiticos, y no s6lo eso, también hallar una
solucién. Por lo tanto, la comprension de esta diferencia exige reparar en el modo
-enteramente novedoso- en que Kant concibe la esencia del juicio. Es necesario
senalar que Kant habria contribuido a mantener velada dicha diferencia desde el
momento en que, en B-10, al plantearla por primera vez en su Introduccion a la
K7V, se vale para ello de la nocién tradicional de juicio y, por tanto, de la idea de
juicio que justamente no permitirfa establecer la diferencia:

74 En este desarrollo seguimos a NAVARRO CORDON, Juan Manuel. «Sentido del saber sintético a priori».
(Extracto de tesis doctoral) En El fenomenismo kantiano. Un estudio sobre la posibilidad de la metafisica, Madrid, 1970.
También a: HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa. La doctrina kantiana de los principios trascendentales. Trad.
E. Garcia; Z. Szankay. Editorial Alfa Argentina, Buenos Aires, 1975, 121-162.

75 HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 139.
76 HEIDEGGER, Martin. La pregunta..., 143.
77 KANT, Immanuel. K7V, B-19.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



106 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

En todos los juicios en lo que se piensa la relacién de un sujeto con
un predicado (...), esta relacién es posible de dos maneras: o bien el
predicado B pertenece al sujeto A como algo que estd (implicitamente)
contenido en el concepto A, o bien B se halla completamente fuera del
concepto A, aunque esté en conexién con él.

De acuerdo con los términos en los que introduce la diferencia entre los juicios
analiticos y sintéticos, Kant estarfa aceptando, sin la menor distancia critica, la
nocién tradicional del juicio como relacién de un sujeto y un predicado. Hemos
visto que Aristételes piensa esa relacién como una cierta sintesis o enlace entre
representaciones o conceptos que en el juicio vienen a constituir una unidad.
Pero justamente de esto se trataria también aqui para Kant, que asume, en todo
el desarrollo explicativo que se inicia a partir de B-10 sobre la diferencia entre
lo analitico y lo sintético, que el juicio es un enlace entre conceptos dados (que
realizan en el juicio funciones de sujeto o predicado). Lo que implica ademds
que Kant, en el marco de esta explicacién, estarfa también asumiendo sin critica
la nocién tradicional de “concepto” (que, ha de observarse, en su planteamiento
genuinamente trascendental tiene siempre un cardcter derivado).

Pero ;cémo se conciben en el marco tradicional los juicios analiticos y
sintéticos?

En el juicio analitico es suficiente con analizar, en el sentido de descomponer y
detallar en sus notas, el concepto que hace la funcién de sujeto en el juicio, para
llegar a saber, a través de su inspeccion, que el concepto que realiza la funcién de
predicado en el juicio ya estaba contenido como nota en el concepto del sujeto.
Al respecto, es importante reparar en que, en el juicio analitico, (a) no salimos del
dmbito comprensivo del concepto de sujeto, de modo que todo lo que de ¢l sea
afirmado correctamente habrd de estar ya pensado en dicho concepto, si bien no de
un modo explicito o temdtico, sino, como dice Kant, en «forma confusa». De ah{
(b) el cardcter puramente explicativo de este tipo de juicios; y de ahi también el que
(¢) el fundamento de la verdad del juicio no sea otro que la identidad del concepto
-en funcién de sujeto- consigo mismo, es decir, con lo ya pensado en él de forma
implicita. Por otra parte, (d) el cardcter a priori de estos juicios sélo significa la
mera anterioridad del concepto de sujeto (con independencia de que este concepto
tenga su fuente en la experiencia, tal como ocurre con el concepto de “cuerpo” en
el juicio “todos los cuerpos son extensos”) -como base del juicio- sobre el concepto
del predicado, en el sentido de que éste ya se halla contenido en la comprensién de
aquél. Por dltimo: (e) el concepto de andlisis que Kant emplea en este punto de la
Introduccidn nada tiene que ver con la nocién propiamente kantiana de analitica.
Asi, la operacién de andlisis en los juicios analiticos es un mero proceder sobre
conceptos dados, sin que en ninglin momento se haga cuestién del origen de eso
dado. Navarro Corddn, en la misma pista que recorriera Heidegger en La pregunta
por la cosa, ha observado con acierto que de esta nocién de andlisis se deriva el

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuimero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 107

«cardcter externo» del juicio analitico segtin la concepcién tradicional; y “cardcter
externo del juicio” no sélo por relacién al origen de los conceptos implicados en
él, sino también por relacién al entendimiento o la subjetividad, en un sentido que
pronto precisaremos’®. No queremos dejar de senalar ya en este punto de nuestra
exposicién, a fin de no perder de vista hacia dénde nos encaminamos, que en el
juicio sintético a priori, por contraste con el juicio analitico y siempre segtin la
forma original en que Kant concibe el juicio, tanto la actividad del entendimiento
como los conceptos implicados en el juicio, en tanto originados o constituidos en
él, son inmanentes o internos a aquel, y, por ello, han de ser comprendidos, en su
forma originaria, de un modo originariamente sintético. Como veremos, esto tiene
importantes consecuencias.

Veamos ahora el juicio sintético tal como lo presenta Kant en la Introduccion,
en el marco de la concepcidn tradicional del juicio.

(a)Cuando Kant afirma que, en el caso de los juicios sintéticos, el predicado
B se halla «completamente fuera del concepto A», hay que entender, en primer
lugar, que, al igual que ocurre en los juicios analiticos y aunque en este caso B se
halle fuera del concepto A, 0, como decfamos antes, no pertenezca al 4dmbito de
comprension del concepto-sujeto, “B” es también un concepto, no designando, por
tanto, ni experiencia, ni existencia. Ahora bien, (b) este concepto -dice Kant- se
halla, atin sin pertenecer a su comprension, «en conexién» con el concepto-sujeto
;Cémo habria que entender esta conexién? No podria tratarse, lo estamos viendo,
de una vinculacién analitica en el sentido ya expuesto, en cuanto aqui la conexion
mentada no podria estar fundada en la identidad del concepto-sujeto, de modo
que sélo podria pensarse el vinculo entre conceptos completamente distintos si
el concepto de sujeto es correlato de un objeto cuya riqueza sélo es expresada en
parte por aquel concepto, de tal manera que sélo saliendo de dicho concepto
podriamos encontrar en ese mismo objeto -que el concepto sujeto no agota- el
fundamento de la verdad del juicio. Ahora bien, ese objeto, fundamento de una
conexién mediata o derivada entre conceptos, no es otro que el objeto (o la cosa)
dada en la experiencia:

Aunque no incluya el predicado “pesado” en el concepto de cuerpo
en general dicho concepto designa un objeto de experiencia mediante una
parte de ella (cursiva nuestra). A esta parte puedo anadir, pues, otras
partes como pertenecientes a la experiencia anterior (...) volviendo la
mirada hacia la experiencia de la que habia extraido ese concepto de
cuerpo, encuentro conectada siempre a las caracteristicas anteriores
[es decir conectada a las caracteristicas obtenidas en el andlisis y
descomposicién en notas del concepto de cuerpo; nota nuestral
también el peso”.

78 NAVARRO CORDON, Juan Manuel. «Sentido del saber sintético a priori», 6.
79 KANT, Immanuel. K7V, A-8.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



108 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

Es pues la unidad del objeto de experiencia la que funda el vinculo mediato y
derivado entre los conceptos del juicio sintético; y justamente porque se trata
de un vinculo mediato y derivado que exige retornar a la experiencia de la que
procede el concepto-sujeto para realizar el juicio, se trata aqui de azadir algo
que no estaba en aquel concepto («algo completamente distinto» que no expresa
el concepto-sujeto) o de una ampliacién o enriquecimiento por relacién a su
contenido, es decir, justamente lo que Kant llama, en este contexto, una sintesis, la
propia del juicio sintético®®. De ah{ que Kant diga que «los juicios de experiencia,
en cuanto tales, son todos juicios sintéticos». Ahora bien ;qué significa aqui
“juicio de experiencia’ y “experiencia’? Con vistas a la comprensién del concepto
de experiencia que estd implicado en este tramo de la Introduccién (distinto, por
cierto, del que cabe encontrar en A-1 o B-5) es conveniente tener en cuenta la
distincién que Kant establece en los pardgrafos 18 y 19 de los Prolegémenos entre
las dos especies de lo que llama allf el “juicio empirico™: los juicios de percepcion
y los juicios de experiencia.

Kant establece en la Introduccion de la KrV, en A-8, una identificacion, sin
mayor especificacion, entre el juicio de experiencia y el juicio empirico («juicio
de experiencia o juicio empirico»). Ello es completamente acertado y bien podria
decirse, a la vista de las distinciones de Prolegdmenos, que todo juicio de experiencia
es un juicio empirico, en tanto en cuanto éste se halla referido y fundado -al
menos en parte 0 en un cierto aspecto, segin el tipo de juicio empirico de que
tratemos- en la percepcion de los sentidos. Ahora bien, Kant sefiala que «no son
por eso inversamente juicios de experiencia todos los juicios empiricos»®!;Cudl
serfa por tanto la especificidad de los juicios de experiencia? El juicio de
experiencia es un juicio empirico con validez objetiva. El valor objetivo del juicio
empirico depende de que en él la percepcidn, de suyo subjetiva, sea referida a un
concepto a priori que la transforma en una “experiencia”: «los Juicios empiricos,
en la medida en que tienen validez objetiva son juicios de experiencia; pero a los
que son vélidos sdlo subjetivamente los llamo juicios de percepcion». Los juicios de
percepcidén no requieren de ningtin concepto puro del entendimiento, sélo -dice
Kant- «de la conexidn légica de la percepcién en un sujeto pensante»®2. Un juicio
de percepcidn responde a la forma “(yo percibo que) cada vez que el sol ilumina la
piedra, (entonces) la piedra se calienta”. Cada vez que tengo la percepcién del sol
iluminando la piedra, ésta es seguida por mi percepcién de la piedra caliente. Este
enlace de percepciones se expresa, por tanto, en enunciados con la forma “cada vez
que (...) entonces”, donde se trata de la mera unién de diferentes percepciones en
un mismo sujeto pensante. El juicio de experiencia posee una forma distinta. En
él los términos “sol” y “piedra” no estdn ligados en razén de una repeticion en la

80 KANT, Immanuel. K7V, B-11.

81 KANT, Immanuel. Prolegémenos a toda metafisica futura que haya de poder presentarse como ciencia (edicién
Bilingiie). Trad. Mario Caimi. Istmo, Madrid, 1999, 125.

82 KANT, Immanuel. Prolegdmenos, 127.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuimero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 109

sucesion de las percepciones subjetivas correspondientes al juicio, sino que estas
percepciones «estdn captadas en los conceptos de causa y efecto»®: «La relacion ya
no es: “cada vez que (...) entonces...”; ésta se refiere a la sucesién de un percibir.
La relacién ahora es la de “si (...) entonces” (“puesto que (...) por eso”), se refiere
a la cosa misma». O, como dice Kant, la relacién expresa «una propiedad del
objeto»*. Es en este sentido que “experiencia’ en Kant es sinénimo de conocimiento
objetivo, y donde el “objeto” se hallarfa aqui «doblemente determinado»®, siendo
el efecto de una sintesis originaria de la intuicién empirica y del concepto puro:
«lo intuitivamente dado debe ser puesto bajo la universalidad de determinados
conceptos, el concepto debe agregarse a la intuicién y determinar, segin su
manera, lo que se da en ella»™®. Es preciso notar no sélo que aqui la experiencia no
es idéntica a la percepcidn, sino también que aquella nunca podria proceder de esta
y a ella reducirse. Por eso dice Heidegger comentando estos textos de Kant que «el
juicio perceptivo (...) no se transforma en el juicio de experiencia (...) de forma
paulatina y después de un ndmero suficientemente grande de observaciones». Y
es que el juicio de experiencia, siempre en este sentido expuesto, exige ganar un
concepto critico de “experiencia’, el genuinamente kantiano, que incorpora en
la consideracién de aquella las estructuras de lo a priori: «la experiencia no nace
“empiricamente” de percepciones, sino que se posibilita sélo metafisicamente, por
un nuevo representar conceptual que anticipa de determinada manera lo dado, en
nuestro caso en los conceptos de causa y efecton.

A la luz de la distincién de los Prolegémenos cabe hacer algunas observaciones:

(a)La nocién del “juicio de experiencia’ como juicio sintético, tal como se
aborda en la Introduccion, no podria poner en juego ninguna instancia a priori,
en razén de la concepcidn del juicio desde la cual se determina y de la asimilacion
de la experiencia a lo empirico (esencialmente singular y contingente). De modo
que aqui se asume, sin mds, el puro cardcter de @ posteriori de la experiencia. O
dicho de otra manera: las nociones que aqui se manejan de “experiencia’, “objeto
de la experiencia” y “juicio de experiencia” son precriticas y de clara procedencia
empirista. Lo que implica, nuevamente, lo que Navarro Cordén ha denominado
el cardcter externo -0 no constitutivo- del juicio, esta vez con relacién a la experiencia
o al objeto de experiencia, que en ninglin caso es cuestionado como el correlato y
el origen de los conceptos en el juicio (incluso, como hemos visto, en el caso del
concepto en que se funda el juicio analitico). (b) La funcién del entendimiento
en los juicios de experiencia expuestos en la Introduccion se reduciria aqui a un
mero enlazar percepciones. Se trata del mismo tipo de acto del entendimiento que
encontramos en el juicio analitico, si bien, en este caso, el enlazar (conceptos)
no se realiza desde la inspeccién del concepto-sujeto segtin lo ya pensado en

83 HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 124.
84 KANT, Immanuel. Prolegémenos, 127.

85 HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 123.
86 HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 125.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



110 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

él, sino desde el rodeo de la experiencia, no lo olvidemos, aqui acriticamente
comprendida®. El entendimiento en ambos casos es una mera facultad de enlazar
representaciones, es decir, de representar la relacién sujeto-predicado («En todo
juicio se piensa la relacién de un sujeto con un predicado de un doble modo...»).
(c) El juicio sintético, en este marco tradicional de comprensién del juicio, s6lo
se deja pensar como 4 posteriori, por cuanto el afuera del concepto, la experiencia,
el objeto de experiencia, es tomado, sin mayor reflexién, como un mero correlato
externo al juicio empirico (correlato que también supone, insistimos, el juicio
analitico, pues la referencia de la relacién sujeto-predicado al objeto de experiencia
se halla también implicada en este, sélo que aqui tenemos el objeto segrin su
concepto'y, por tanto, el objeto sigue siendo aqui la medida, pero sélo, justamente,
en cuanto concepto dado)®. Desde aqui no se ve cdmo podriamos llegar a concebir
una sintesis que no fuera empirica y parece que se agota la cuestién de dicha
sintesis en el problema de la verificacidn a posteriori en la experiencia. Es decir, a
partir de aqui no se ve como podria resolverse la cuestién en la que se dirime la
suerte de la metafisica: jcdmo son posibles los juicios sintéticos a priori?

La posibilidad de los juicios sintéticos a posteriori, «como juicios empiricos
o de experiencia», «no ofrece dificultad alguna»®, pues basta acudir o, mds
rigurosamente, retornar a «la experiencia completa del objeto que pienso mediante
un concepto A, el cual constituye sélo una parte de esta experiencia» para reconocer
la conexidn -sintética- entre los conceptos completamente diferentes del juicio. El
objeto de experiencia es aqui el fundamento del vinculo judicativo. Por otra parte,
la posibilidad a priori de los juicios analiticos tampoco presenta problema alguno,
pues ellos no hacen sino explicitar lo que ya estaba pensado en el concepto. No
ocurre lo mismo con los juicios sintéticos a priori, que, segiin lo dicho hasta ahora
recorriendo la pista de la Introduccién, no sélo presentan un problema, sino incluso
una «insalvable dificultad»®, a causa de su cardcter contradictorio® . Pues, en cuanto
a priori, el fundamento de la sintesis aqui no podria ser nunca lo empirico, pero en
cuanto sintético, tampoco podria serlo el concepto-sujeto, es decir, el fundamento
deberd hallarse en un afuera de aquel, pero, como en la Introduccion ese afuera
o mids alld del concepto sélo es concebible como el objeto de experiencia, no se
atisba la posibilidad de un tal fundamento (sintético y a priori). Dicho de otra

87 NAVARRO CORDON, Juan Manuel. «Sentido del saber sintético a priori», 12

88 Cuando decimos “Todos los cuerpos son pesados”, “Todos los cuerpos” significa «el cuerpo tomado segin su
conceptor, HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa,143. La relacién con el objeto se piensa o representa aqui
s6lo hasta el grado en que aquel es nombrado en lo universal, en su concepto, en el que ya tenemos un conocimiento
del objeto, al que nos limitamos en el juicio analitico, evitando el rodeo por el objeto empirico.

89 KANT, Immanuel. K7V, A-8

90 NAVARRO CORDON, Juan Manuel. «Sentido del saber sintético a priori», 13.

91 «(...) por lo dicho hasta ahora, el mismo concepto de un juicio tal es contradictorio. Ya que los juicios sintéticos
son a posteriori, s6lo tenemos que poner, en lugar de sintético, a posteriori, para ver el contrasentido de la pregunta.
Ella reza: ;cémo son posibles a priori los juicios a posteriori? O, ya que todos los juicios analiticos son a priori,
podemos poner en vez de a priori, analitico, y formular la pregunta asi: ;cémo son posibles analiticamente los juicios
sintéticos? Es lo mismo que si quisiéramos decir: ;cémo es posible el fuego como agua? La respuesta se entiende por
si misma. Dice imposibles. HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 149.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 111

manera: la imposibilidad se presenta aqui en tanto los juicios sintéticos a priori
expresan la exigencia de una referencia a objeto (que transcienda el concepto de
sujeto, sintesis) que tendria que prescindir de todo acceso al objeto (a priori). La
contradiccién parece palpable.

Ahora bien, lo que es preciso entender es que esta imposibilidad no afecta a la
sintesis a priori como tal, y sélo se sigue de la concepcién del juicio desde la cual
pretende dilucidarse su posibilidad, pues si el juicio es considerado una relaciéon
entre conceptos, solo caben dos posibilidades: o el fundamento del juicio se halla
en el concepto-sujeto o ¢l reside en el objeto empirico y, por tanto, la sintesis es
necesariamente a posteriori.

Asi pues, la concepcién tradicional del juicio, de la que se vale Kant en la
Introduccidn para establecer el problema y la distincién de los juicios analiticos y
sintéticos, implica una interpretacién de lo légico y lo real enteramente ajena a
la concepcidn que habilita la critica, y no permite dar cuenta de dicho problema
y, por ende, de la posibilidad de un conocimiento sintético @ priori o, mds
especificamente en este contexto, de un saber que contenga a priori una referencia
al objeto de experiencia®. Se trata de una nocién de juicio, lo recordamos,
enteramente externa, tanto en relacién a los conceptos dados que en ¢l se vinculan
-de los que no se cuestiona criticamente ni cémo ni dénde han sido dados, «antes
bien en la creencia oculta de que proceden de la experiencia empirica»”- como en
relacién a la subjetividad o al entendimiento que juzga, cuya funcién y actividad
se agota aqui en un mero referir un concepto a otro. Se trata de una nocién de
juicio que no podria dar cuenta de un saber sintético a priori y, por tanto, desde
la que nunca podria asumirse en su justo alcance y significado -ontoldgico- la
revolucién kantiana. Por lo tanto: «la nocién de juicio que permite una sintesis a
priori habrd de ser radicalmente otra que aquella desde la que Kant introdujo la
diferencia»’. Tal serd la concepcidn propiamente kantiana del juicio, que no se deja
reducir a la determinacién tradicional, la cual no podria considerarse incorrecta
pero sf claramente insuficiente para dar cuenta de las transformaciones kantianas,
que exigen, como estamos viendo, una originariedad ontolédgica de la sintesis 2
priori 'y, por tanto, del juicio como tal, que la determinacién tradicional impide
captar. De ahi que Kant muestre su insatisfaccién con dicha determinacién en el
pardgrafo 19 de la deduccién trascendental, donde hallamos también la nocién
de juicio propiamente kantiana: «Nunca ha llegado a satisfacerme la explicacién
que dan los 16gicos acerca del juicio en general. Segtin ellos este consiste en la
representacién de una relacién entre dos conceptos». Kant no manifiesta aqui
su insatisfaccién personal relacionada con ciertos descos particulares, sino la
insuficiencia de la explicacién tradicional del juicio para satisfacer las exigencias
que provienen de la esencia misma de la cuestion planteada acerca de la posibilidad

92 Tal es la especificidad del conocimiento trascendental frente al saber sintético a priori propio de las matemdticas.
93 NAVARRO CORDON, Juan Manuel. «Sentido del saber sintético a priori», 14.
94 NAVARRO CORDON, Juan Manuel. «Sentido del saber...», 15.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



112 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

de saber sintético a priori”. Su insatisfaccién refleja, pues, una imposibilidad
objetiva en la concepcién del juicio manejada en la Introduccién para establecer el
problema y analizar las distinciones entre los juicios analiticos y sintéticos. Hace
falta, pues, una nueva determinacién que pueda satisfacer las exigencias de un
saber sintético a priori. Y bien jcudl serfa esa determinacion? «(..) un juicio no
es nada mds que la manera de traer conocimientos dados a la unidad objetiva de
apercepcion»”. Repdrese en que no se mencionan aqui, ni a la representacién -lo
que indica un cambio en la consideracién del nivel en el que juega el juicio-, ni
tampoco relaciones entre conceptos dados, en correlacién externa e inevitable -de
un modo u otro segin se trate de un juicio sintético o analitico-, con el objeto de
experiencia. Asimismo, los “elementos” implicados en la definicién -elementos que
s6lo cobran existencia en la reflexién trascendental analitica- son, por una parte,
los «conocimientos dados», que nunca podrian ser aquellos que hacen referencia
de un modo universal a la intuicién empirica, ni tampoco conocimientos en el
sentido en que estos aparecen en el pardgrafo 17, «como la referencia determinada
de representaciones dadas a un objeto», siendo aqui el “objeto” «aquello en cuyo
concepto estd reunido lo multiple de una intuicién dada, sino lo que corresponde
a lo dado en el conocimiento, justamente en el sentido originariamente sintético y
ontolégico del pardgrafo 17, es decir, la intuicién, que en este marco no podria ser,
como es obvio, la intuicién empirica, sino la intuicion pura, es decir, la intuiciéon
implicada en la determinacién, no de este o aquel objeto, sino del objero en cuanto
tal. Ahora bien, dicha intuicién no es otra cosa que ¢/ tiempo mismo.”

DPero, por otra parte, en la definicién del pardgrafo 19 se habla también de
«unidad objetiva» y del juicio como un «traer» lo dado a la unidad objetiva. De
acuerdo con ello, lo que estd en juego en el juicio y como juicio, es decir, como
sintesis originaria, no es un conocimiento, falso o verdadero, sino el ser o el tener
lugar del objeto como tal. En la cépula se trata, pues, de la referencia de lo dado al
objeto, pero como referencia de lo dado al entendimiento a priori: la «cdpula designa
la relacién de esas representaciones -dadas- con la apercepcidn originaria»®. Y ello
en el bien entendido de que lo que se juega en esa relacion es, justamente, lo que
se juega en la cépula, es decir, ser. Asi, la condicién de posibilidad para emitir
un juicio del tipo “Los cuerpos son pesados”, que es, evidentemente , un juicio
empirico, no es sin mds la unidad subjetiva de las percepciones en una conciencia,
que a lo sumo nos permite decir cosas tales como “cuando sostengo un cuerpo

95 HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 139.

96 KANT, Immanuel. K7V, B-141.

97 «Como por otra parte se trata de conceptos puros del entendimiento que debe determinar a priori todo objeto como
tal (no en tanto que tal o cual objeto) la intuicién pura a la cual ellos deben originariamente su contenido debe ser una
intuicién en el horizonte de la cual, previamente, sean vistos zodos los objetos empiricos, zodos los fenémenos. Pero esta
intuicién pura en el horizonte de la cual se muestra de antemano todo ente que es ahi (Vorhandene) (tanto fisico como
psiquico) y que nos sale al encuentro, es ¢/ tiempor. HEIDEGGER, Martin. «Phinomenologische interpretation...»,
252-253.

98 KANT, Immanuel. K7V, B-141-142.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 113

siento la presién del peso”, sino una originaria sintesis que es condicién de una
unidad en el objeto mismo (no en el sujeto), condicién, pues, de la objetividad de
la experiencia o de la experiencia sin mds (frente al suefio o la mera percepcién
subjetiva) y, por cierto, condicién, ante todo, de la experiencia comiin. Se aprecia
que aqui la referencia del acto de juzgar -como el traer indicado- a la intuicién no
presupone las formas derivadas, y como desgajadas de su originaria sintesis, del
concepto como universal y del objeto de experiencia, y, por tanto, en ningtin caso
podria entenderse como una referencia «solamente de modo general a la intuicién
y al objeto»”, sino que, antes bien, la esencia del juicio «estd determinada desde
esa referencia y como esa referencia». Asi, «por la determinacién esencial del
juicio fijada en la referencia intuitiva y objetiva, esta referencia se destaca y se
coloca expresamente en la trama unitaria del conocimiento». Lo que significa,
nuevamente, el cardcter originario de la sintesis y, por lo tanto, ni del concepto
-desde luego como universal, pero tampoco como categoria o regla de enlace
a priori- ni, por ende, del “entendimiento”; pero desde luego tampoco de la
intuicién puray, por tanto, de la “sensibilidad”. Las palabras, como es sabido, que
utiliza Kant para expresar la originariedad de este enlace (en que se juega ser) y
su fundamento son “esquema’ o “esquemas”, como «determinaciones del tiempo
realizadas @ priori» y como «verdaderas y tinicas condiciones» que hacen que los
conceptos puros del entendimiento «se refieran a objetos y, consiguientemente que
posean significacién»'”, e “imaginacién”, como el nombre mitico que no designa
fuente alguna de conocimiento, sino, justamente, su originaria sintesis. Lo que
estd en juego aqul’, por tanto, es una sintesis mds originaria que aquella Sinopsis (o
syndosis, en expresién de Heidegger) a la que se refiere Kant como intuicién pura
del espacio y el tiempo, de la que se ocupa, como ¢l mismo indica en A-94, en
la estética trascendental, més concretamente, en la exposicion metafisica del espacio
y del tiempo. Pero, igualmente, esta sintesis no podria ser tampoco la propia del
pensamiento puro. En suma, no estamos aqui ni ante la sinopsis de la intuicién
pura, ni ante la sintesis del pensamiento puro (abordaremos esta cuestién cuando
nos ocupemos temdticamente de la cuestién de la imaginacién en Kant).

Es necesario subrayar que desde aqui surge un nuevo concepto de
entendimiento, que ya no podria cifrarse en la capacidad y en la actividad de
enlazar representaciones, pues él media ahora en la experiencia del objeto, pero
no sélo eso: comprender la radicalidad de la sintesis & priori significa comprender
la estructura esencialmente judicativa, en tanto finita, de la subjetividad o del
entendimiento mismo, es decir, su esencial cardcter sintético. Acaso por eso el
nombre “entendimiento” acabe resultando insuficiente para dar cuenta de esta
instancia.

Todo ello manifiesta, en fin, ya desde un primer vistazo, no tanto el que a

99 HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa, 140.
100 KANT, Immanuel. X7V, B-184-185.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



114 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

partir de esta nueva determinacién del juicio se pueda establecer -segtin indica
Kant erréneamente en el pardgrafo 19- lo que no podria ser establecido desde la
concepcién tradicional, es decir, el fundamento de la relacién judicativa (dénde
reposa o se sustenta el juicio), sino un cambio en la naturaleza y el estatuto de
la relacion misma'™", en interna conexién ahora tanto con el objeto como con
el fundamento de dicha relacién'®. Asi, si el nuevo fundamento del juicio,
bajo condiciones criticas, ya no podria ser el objeto, sino la originaria unidad
sintética de apercepcion, es decir, el yo pienso, habria de tenerse en cuenta que -y
extraer todas las consecuencias de ello- a la luz de esta nueva determinacién del
juicio, la originaria unidad sintética, se desvela, ella misma, como una instancia
originariamente sintética, cuya consideracién nos obliga a abrirnos a la idea de una
receptividad interna al fundamento de la sintesis ontoldgica y, con ello, a la idea de
una temporalidad originaria y a la corporalidad y a la lingiiisticidad implicadas
en la realidad de un yo pienso que existe ya pensando -al margen de la duplicacion
empirico-trascendental propia de la antropolégica fundamental /%.
Pero volvamos ahora a Foucault.

3. El apunte sobre la idea kantiana de intuicién en LQA

Foucault advierte en LQA de que la insistencia kantiana en el «tema de la finitud
humana» no podria confundirse con la exigencia de un retorno al fundamento

194 tras, acaso, la perdida en el objeto. Con ello, pretende desactivar

antropoldgico
identificaciones precipitadas que podrian resultar de la lectura del texto kantiano,
justamente las que impedirfan el abordaje ontolégico de la temdtica de finicud. Mds
concretamente: el apunte foucaultiano se afirma en una lectura del texto critico
que implica la neutralizacién de la identificacién de la cuestién de la finitud con el
problema del hombre; y ello con vistas a hacer valer lo que Foucault, nuevamente
en la cercanfa de Heidegger, tomard como el verdadero vinculo implicado en la
insistencia de la consideracidn critica: no tanto finitud y hombre, cuanto finitudy ser.
Todo ello de acuerdo con las afirmaciones que anos después hallaremos en Préface &
la transgression. Y es que, ya en estos apuntes de curso, Foucault parece encontrar en
Kant tanto el dispositivo de pensamiento en cuya ambigiiedad anclard la posibilidad
de la antropologia devenida el destino de la Critica, como la posibilidad de un
pensamiento del «origen», consignado bajo el nombre de “Nietzsche”, «del que
todo hasta el presente nos habria desviado»'®y del que ningtn anilisis husserliano

101 NAVARRO, CORDON, Juan Manuel. «Sentido del saber...»,17-18.

102 Vemos cémo se desactiva aqui, por la via del andlisis de la nocién propiamente critica del juicio, la doble
trascendencia del sujeto y el objeto implicada en la concepcién constructivista de la revolucién copernicana.

103 Los pasajes kantianos de la segunda edicién de los paralogismos de la K7V son fundamentales para abordar en
Kant la cuestién de la realidad de la apercepcién trascendental, mds alld de cualquier circularidad paradéjica.

104 FOUCAULT, Michel. LQA, 58 (trad. cast. 73).

105 FOUCAULT, Michel. «Préface 4 la transgression», 239 (trad. cast., 130).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuimero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 115

de las constituciones y de su suelo trascendental-antropolégico podria dar cuenta.
Se tratarfa de un pensamiento que serfa «en el mismo movimiento una Critica y
una Ontologfa, un pensamiento que pensarfa la finitud y el ser».

De ahi que Foucault, esforzdndose por desactivar el prejuicio antropolégico,
senale que las referencias a nuestra intuicion en la Critica kantiana, no deberfan ser
leidas como «el signo de una antropologfa implicita», sino, antes bien, «como la
prueba del régimen ya trascendental de nuestra reflexién»'®. Con esta afirmacién
Foucault desliza una idea expuesta y detallada en el Kantbuch de Heidegger: las
estructuras y los distintos aspectos de lo trascendental no supondrian, en origen,
una teorfa secreta del sujeto finito, y sélo hablarfan -al margen de cualquier
presuposicidn que, de un modo u otro, pusiera en juego la doble trascendencia
del sujeto y del objeto- de un orden de posibilitacién que asegura de antemano la
referencia a los entes o a las cosas como tales cosas. De este modo el conocimiento
trascendental cumpliria con las exigencias de la metafisica en su parte propiamente
tedrica, como conocimiento & priori del ser del ente. Y es que en el comprender
ontolégico se conoce el “qué es” del ente y:

(...) este “qué es” conocido referente al ente es aportado a priori por
el conocimiento ontolégico, antes de toda experiencia dntica, aunque

debe servir precisamente a esta. Kant llama “sintético” al conocimiento

que aporta el “qué es”.'”

Tal es el asunto, y no cualquier otro, del conocimiento trascendental en Kant.
Y es que, de acuerdo con su definicién de la Introduccion de la KV, en A11-12/
B25, “trascendental” no se predicaria de los objetos %, sino de un conocimiento
a priori, cuya peculiaridad, frente a otras especies de dicho conocimiento (como el
conocimiento moral o el matemdtico), estriba en que contiene una referencia a los
objetos, mds precisamente a «los objetos en general». De este modo el conocimiento
trascendental, en su trascender, abrirfa de antemano (z priori) un dmbito en el
cual, y sélo en el cual, podria tener lugar un encuentro con el ente (objeto), pues
los conceptos a priori de un tal conocimiento bosquejarian «el conjunto de rasgos
en que han de convenir todos los objetos y por los que un objeto es criticamente
tal»'?. Heidegger, si bien con su terminologia propia, acierta con rigor sobre el
significado de lo trascendental en Kant cuando sefiala que:

El conocimiento trascendental no investiga al ente mismo, sino
la posibilidad de la comprensién previa del ser, es decir, al mismo
tiempo, la constitucién del ser del ente. Esta se refiere al traspasar de

, . . 11
la razén pura (trascendencia) hacia el ente 0

106 FOUCAULT, Michel. LQA, 58-59 (trad. cast. 73).

107 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das problem der Metaphysik», 12 (trad. cast. 22).

108 En el bien entendido de que, en Kant, no caben objetos trascendentales, sino sélo empiricos.

109 NAVARRO CORDON, Juan Manuel. Caminos de pensamiento, Guillermo Escolar, Madrid, 2020, 112.
110 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem...», 16 (trad. cast., 24).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



116 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

El sentido ontolégico de lo trascendental parece claro y no en vano Kant sefiala

en BXVIII:

Este ensayo obtiene el resultado apetecido y promete a la primera parte
de la metafisica la marcha segura de la ciencia, dado que esa primera
parte se ocupa de conceptos a priori cuyos objetos correspondientes

pueden darse en la experiencia adecuada a aquéllos.

En este contexto, no estd de mds recordar lo ya sefialado: Kant denomina también,
conforme a la tradicién, a esa primera parte de la metafisica “ontologia”, que,
en los Progresos, asimilard explicitamente a la filosofia trascendental. A la vista de
esto, creemos que no serfa descabellada la afirmacién de que lo implicado -si bien
desde luego no explicitado ni desarrollado- en estos apuntes de curso de Foucault
que evidencian la mentada operacién de desactivacién de la identificacién de la
temdtica de la finitud con la cuestién antropoldgica, no es otra cosa que la idea de
lo trascendental como centro de una ontologfa critica (no de una epistemologfa,
ni de una teoria del conocimiento), muy pronto confiscada en el cuestionamiento
antropoldgico, cuya tendencia serfa propiciada, siempre segin la lectura de
Foucault en LQA, por el desplazamiento implicado en la cuarta pregunta de la
Ldgica.

Encontramos en el curso un modo de argumentar similar al que se aprecia
en la referencia, ya analizada, «al régimen ya trascendental de la reflexién» en ese
punto en que Foucault centra sus apuntes de un modo mds especifico en el tema
kantiano de la finitud de la intuicién:

Que la verdad adopte originariamente el sentido de algo dado no
depende del hecho de que el hombre reciba su verdad como dada
y, por ende, de que la condicién de la verdad sea antropologia, sino
tnicamente de [el hecho de] que la finitud es el sentido de ser de la

verdad.

Por eso la finitud de la critica tendrd por sentido la intuicién en
la forma de espacio y tiempo; la antropologia la considerard como
sensorialidad.!!"

Que el sentido -o la legitimidad- de la verdad esté en lo dado, es decir, no en la
produccién cierta de una «mente pura y atenta»'? que, sin desfase posible, es
identidad de ser y conocer, significa s6lo que dicho sentido se halla en la finitud,
no en la infinitud. O dicho de otra manera: que la forma de iure de la verdad
es la verdad finita bajo las formas a priori del espacio y del tiempo, sin que ello

presuponga que el espacio y el tiempo, como formas de la legitimidad de la

111 FOUCAULT, Michel. LQA, 59 (trad. cast.,73-74).
112 DESCARTES, René. Reglas para la direccion del espiritu. Trad. Juan Manuel Navarro Cordén. Alianza, Madrid,
1989, 75.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 117

verdad, sean formas internas a la subjetividad.'3. Y, por lo tanto, de ello no habria
de seguirse de un modo necesario “un hombre” que «reciba su verdad como dada»
o «que la condicién de la verdad sea la antropologia» o, aun, una interpretaciéon
de las formas de la receptividad en clave de la sensorialidad orgdnica del sujeto
humano, que habria de desplegar toda una serie de supuestos sobre la tesis kantiana
de la receptividad que, en origen y como hemos tratado de mostrar, son ajenos
a, y ademds profundamente incoherentes con, el planteamiento critico kantiano:
supuestos sobre una “mente” que ordena el material informe de las sensaciones,
supuestos sobre el equipamiento orgdnico-sensible de un determinado “sujeto”;
supuestos, en fin, sobre “cosas en si” que afectan a los “érganos de nuestros
sentidos” (recordemos lo expuesto en el segundo apartado de este trabajo).
Nuevamente es el Heidegger lector de la K7V quien sustenta estas declaraciones.
El autor alemdn observa con mucha agudeza que Kant cifra la temdtica de la
finitud mucho més en la sensibilidad que en la sensorialidad. De acuerdo con esta
lectura, al tomar Kant la ruta del intuitus derivativus para determinar la finitud
de la intuicién (y, por tanto, la finitud del conocimiento), habria obtenido «por

primera vez el concepto ontolégico no sensualista de la sensibilidad»'

, que abrirfa
la puerta a la posibilidad de la consideracién de una sensibilidad no empirica, sino
puray, con ello, a las implicaciones del primado trascendental del espacio y el tiempo
como horizonte de sentido de la verdad. Asi, si atendemos al modo en que Kant
procede en su analitica de la finitud, llegaremos a percatarnos de que la intuicién
humana es determinada como intuicién sensible no tanto por ser humana, cuanto
por ser finita. Por eso Kant dice «tampoco es necesario que limitemos el modo de
intuir en espacio y tiempo al marco de la sensibilidad humana»'®>. Con ello, lo
tnico que se nos estd diciendo es que «nuestra forma de intuir se llama sensible
por no ser originaria», no, en ningdn caso, por verse afectada a través de ciertos
instrumentos sensoriales. Que nuestra intuicién no sea originaria (es decir, que sea
derivada) significa sélo que a través de ella no se nos da la existencia del objeto,
es decir, que no origina, ella misma, el objeto, sino que depende siempre de un
algo irreductiblemente dado (si bien en el sentido fenomenolégico precisado en
el apartado segundo de este escrito), por lo que dicha intuicién, permaneciendo
siempre en los limites de la consideracién de este fendmeno, comparecerfa siempre
como afeccién y reconocimiento del objeto. Y es preciso notar que una intuicion
tal -dice Kant- corresponde a un ser «cuyo modo de existencia estd en relacién con
objetos dados», es decir, a un ser no absoluto, sino dependiente de, y en referencia
a, objetos ya dados; y segiin lo dicho: tanto por su intuicién como por su existencia.
De este modo, el andlisis de la intuicién finita, vedando la via de la sensorialidad

113 Tal serfa la lectura foucaultiana de la cuestion kantiana de espacio y el tiempo en La verdad y las formas juridicas,
muy alejada de lo que se destila de estos apuntes en LQA. FOUCAULT, Michel. «Primera conferencia». En La verdad
y las formas juridicas, Gedisa, Barcelona, 1992,19-20.

114 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem...», 27 (trad. cast., 32).

115 KANT, Immanuel. K7V, B-72.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



118 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

antropoldgica abrirfa al mismo tiempo a la consideraciéon de las estructuras de
trascendencia de una existencia como ser en el mundo:

La intuicién humana no es “sensible” por ser afectada a través de
estos instrumentos “sensibles”, sino al contrario: por ser finita nuestra
existencia -existiendo en medio de lo que ya es ente y entregada a ello
[cursiva nuestra]-, por eso ha de recibir necesariamente lo que ya es
ente, es decir, debe ofrecerle al ente la posibilidad de anunciarse. Para
poder transmitir el anuncio se necesitan instrumentos.''

Siendo asf las cosas, lo que la intuicién tornarfa accesible de un modo primario
no podrian ser cosas del tipo “colores”, “sonidos”, “olores”, “sabores” o “cualidades
téctiles”, nada del tipo de lo que en la tradicién ha podido entenderse como cualidades
secundarias o data de sensacién, cuya captacion dependeria de una determinada

117_ap

configuracién orgénico-sensitiva del sujeto que conoce. Asi, -explica Heidegger
el fenémeno, por ejemplo, una tiza, se me manifiesta una cierta coloracién, dureza,
porosidad e impenetrabilidad y, si ella cae al suelo, también una cierta sonoridad. Esta
diversidad me es dada, ciertamente, a través de los sentidos, pero sin que, en ningtin
caso, en este nivel primario, ponga atencién en cosas tales como “érganos sensoriales”
-con sus funciones determinadas- o “datos de la sensacién”. El color determinado es,
aqui, el color de la tiza misma, el color de la cosa, completamente indistinta del
blanco sentido como tal. Pues bien, en el marco de la analitica kantiana que, como
sabemos, separa o aisla lo que se halla unido in re, aquello que corresponde en el
fenémeno, es decir, en la cosa, a los “data de sensacién”, en principio no percibidos
como tales, es decir, el color, como color siempre de algo determinado (Dingfarbe),
o la dureza, como dureza siempre de algo determinado (Dinghirte), etc., es lo que
se llamard la materia del fenémeno. Esta no podria designar aqui un material, que
acaso tendria un color determinado, sino lo real mismo o el contenido quiditativo
(Wasgehalt) de la cosa. Ahora bien, de manera coherente con lo expuesto hasta este
punto, esta materia no podria constituir una mezcla confusa, y tendrfa, por tanto, un
orden propio y determinado. De momento sélo diremos que se trata de un orden no
captable por la sensacidn, pero que, sin embargo, lo es de las cosas mismas. Hablamos,
claro estd, de los limites y de las relaciones espacio-temporales que gobiernan a todas
las cosas en tanto que tales cosas; y, en relacién a ello, Kant mostrard que en toda
intuicién hay ya siempre un plus, un algo mds que lo dado en la pura sensacién:
hay, justamente, un orden. De ahi que la intuicién, en tanto sensibilidad, y siempre
seglin el registro ontolégico en el que operan aqui sus consideraciones, no se halle
primariamente caracterizada en Kant por la funcién de los érganos sensoriales, ni
por los datos de los sentidos. De nuevo Heidegger sefiala:

Sensibilidad quiere decir: intuicién finita, expresién que a su vez no
significa en absoluto que lo que ella haga posible, en tanto modo

116 HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem...», 26 (trad. cast. 32).
117 HEIDEGGER, Martin. «Phinomenologische Interpretation von Kants...», 103-104.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 119

posible de intuir, se limite a colores, sonidos, olores, sabores, cualidades
téctiles. Los érganos de los sentidos sélo tienen una funcién posible en
el conocer sensible factual, porque estén fundados sobre la intuicién
sensible como tal, pero el intuir sensible, el intuitus derivativus, no
es, a la inversa, el resultado del funcionamiento concomitante de los
érganos de los sentidos. La intuicién no es finita porque ella descanse
sobre el funcionamiento de érganos sensoriales, al contrario, porque
la intuicién es finita los érganos de los sentidos son posibles en su

. . 118
funcionamiento " °.

Esta cita de Heidegger, junto con las otras recién referenciadas del mismo autor, nos
permiten apreciar la extrema cercanfa de su interpretacion con las declaraciones de
Foucault en LQA, permitiendo ademds aclarar, mds alld de cualquier divagacién u
ocurrencia mds o menos feliz, el sentido preciso de sus apuntes -extremadamente
cripticos- sobre Kant. Lo mds propio de la sensibilidad en ambas interpretaciones
de Kant es la intuicién bajo el primado trascendental de las formas del espacio
y el tiempo; un primado que impediria que sea el equipamiento fisiolgico
factual del hombre (digamos el respecto éntico) el que determine la comprensién
trascendental (ontoldgica) de la sensibilidad como modo de intuir en el espacio y
en el tiempo.

4. La imaginacién kantiana en LQA

Entre los distintos desplazamientos que la intervencién critica provoca sobre el
pensamiento cldsico, Foucault concede especial relevancia -junto a los referidos a
las nociones de totalidad y negatividad- a la revision del sentido de la imaginacién,
de la que llega a decir que «es la obra propiamente dicha de la critica»'?. Asi, si
en el pensamiento cldsico s6lo era posible restituir el sentido de la imaginacién a

120

partir de un pensamiento infinito'?® que, en un mismo movimiento, fundaba la

insuficiencia del juicio teleoldgico y la intervencién en la historia humana de la

118 HEIDEGGER, Martin. «Phinomenologische Interpretation von Kants...», 86-87.

119 FOUCAULT, Michel. LZQA, 60 (trad. cast., 74). Esta afirmacién supone una lectura de la K7V -que es también
la de Heidegger en su libro sobre Kant- en la que la teorfa del esquematismo trascendental se convierte en el centro
de aquella obra, lo que supone una consideracién sesgada de la misma, que viene a privarla de su complejidad
estructural y de su sentido, genuinamente préctico. No podemos entrar en este asunto. Baste sefalar aqui que, si bien
la problemdtica del esquematismo constituye el centro del problema de la ontologia, no es, en absoluto, el centro
de la Critica misma. Sobre este asunto nos hemos extendido en DIAZ MARSA, Marco. «De la transgresion de la
experiencia o del sentido del cardcter positivo de la cuestién critica en Kant. Una discusién con Michel Foucault en
torno al problema de la metafisica en su lectura de Kant» En Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos, n° 11, 2021,
31-59.

120 FOUCAULT, Michel. LQA, 39-41 (trad. cast., 53-55).«La filosoffa cldsica descubre la verdad del mundo en el
plano de una naturaleza infinita para la que el hombre no tiene respuesta y en la que, como tal, no tiene lugar; [tesis
de un entendimiento infinito]». La «significacién trascendente» que tiene aqui la imaginacién, la cual supone «dar a la
sensibilidad todo el peso de una semdntica de la revelacién», impide una analitica de los limites de la razén, pero, con
ello también, que una reflexién sobre el hombre se instale «en el horizonte de posibilidades de la reflexién filoséficar.
FOUCAULT, Michel. LZQA, 40-41 (trad. cast., 54-55).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



120 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

gracia divina, a partir de Kant la emergencia del faczum de la finitud introducird
la exigencia de una explicacién de la verdad por la via de la sintesis y el primado
trascendental del juicio. El nombre que el filésofo alemdn reserva, no sin
vacilaciones, para expresar el fundamento de una constitucion originaria que no
podria ser jamds -bajo condiciones de finitud- creacidn (intuitus originarius), no
es otro que “imaginacién”. Este no designa tanto una nueva fuente de la verdad
cuanto la originariedad de la sintesis de la sensibilidad y el entendimiento y, con
ello -como su producto mds peculiar-, la anticipacién de la figura como condicion
de la verdad. En este marco, Foucault aludird a la nueva funcién kantiana de
la imaginacién como fundamento de verdad trascendental en el conocimiento,
haciendo notar su contrate con el pensamiento tradicional. En éste la restitucién
del sentido de la imaginacién se hacia a partir de la tesis no cuestionada de un
entendimiento infinito o de un pensamiento puro. En Kant, por el contrario,
se invierten en cierta manera los primados y se inaugura una nueva ruta de
consideracién genuinamente trascendental del problema de la imaginacién.
De acuerdo con ella, el pensamiento puro se hace ahora depender de algo mds
originario que él, pues, en Kant, «la constitucién del sentido del pensamiento
puro se hace a través y a partir de la imaginacién»'?!. Se aprecia, asi, cudl es el
nuevo problema que inaugura el pensamiento critico: el asunto ya no es tanto
el sentido -trascendente- de la imaginacién, cuanto la constitucion del sentido
-finito- del pensamiento a través y a partir de la imaginacién. En la investigacion
de esta constitucién se halla implicado un pasaje que sélo cabe realizar en una
direccién determinada, a la cual Foucault concederd, al igual que Heidegger en
su curso sobre Kant, la condicién de «relacién primaria»'?: de la receptividad del
4nimo « la espontancidad del pensamiento'?. Ahora bien, dicho pasaje, en el que
se halla en juego el “origen” del acto l6gico de la formacién de los conceptos exige
-hace notar Foucault- una cohesién «en el nivel de la receptividad intuitiva» como
condicién de posibilidad de dicha formacién, en tltima instancia dependiente,
en punto al contenido -tal como vimos en el apartado 2-, de la intuicién. Ello
significa que la actividad sintética y, con ello, una cierta espontaneidad, habrd de
operar, en primer término, no tanto sobre un diverso dado —al entendimiento-,
sino ya en la diversidad, en el nivel mismo de la pluralidad de la intuicién; y no
s6lo empirica, sino también y ante todo pura, es decir, en el espacio y en el tiempo.
Kant podrd referirse asi a una accién de sintesis que describird como «efecto de la
imaginacién»'*, una accidn que procura contenidos y que debe ser el presupuesto y

la condicién de posibilidad de la reflexion, es decir, en este contexto, del andlisis'®.

121 FOUCAULT, Michel. LQA, 60 (trad. cast.,75).

122 HEIDEGGER, Martin. «Phinomenologische Interpretation...», 269.
123 FOUCAULT, Michel. LQA, 60 (trad. cast. 75).

124 KANT, Immanuel. K7V, A-78.

125 «Antes de todo andlisis de nuestras representaciones, estas tienen que sernos dadas, y ningtin concepto puede
surgir analiticamente en lo tocante al contenido. La sintesis de algo diverso (sea empirico o dado a priori) produce ante
todo un conocimiento (...)» KANT, Immanuel. X7V B-103.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuimero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 121

Heidegger indicard, asf, que: «la sintesis que nos preocupa es precisamente la que
pre-da (vorgiby) las diversas representaciones que deben ya necesariamente estar
dadas para todo acto analitico de formacién de los conceptos»'®. Es preciso
subrayar que en el nivel de consideracién en que tratamos de situarnos, “sintesis”
no podria significar lo que Kant llama sintesis de reproduccion de la imaginacion,
bajo una consideracién abstracta o analitica (esto es, al margen de su originaria
relacién con los otros modos o aspectos de la sintesis propiamente ontoldgica: la
sintesis de aprehension y la sintesis de reconocimiento), ni desde luego tampoco,
como estamos viendo, la sintesis como la accién légico-formal del entendimiento; y
ni siquiera la sintesis como la sinopsis pura de la imaginacién trascendental, esencia
misma de la intuicién pura, que Foucault llega a nombrar en su apunte sobre
Kant'?. Y es que el asunto en juego, cuando se trata de la verdad trascendental,
no podria ser otro que la originaria unidad de esta sinopsis que pertenece a la
intuicién (y de la que Kant se ocupa en la estética trascendental) con la sintesis
del entendimiento, es decir, una vez mds, la originaria sintesis de la intuicion y el
pensamiento puros. Intentamos ahora precisar de un modo positivo esta sintesis.
Kant dice en A-77: «Pero la espontancidad de nuestro pensar exige que esa
multiplicidad sea primeramente de una cierta manera recorrida, aprehendida
(aufgenommen) y unida a fin de hacer de ella un conocimiento. A esta accién
la llamo sintesis». Importa ya hacer notar que Kant no dice “a esta accién del
pensamiento”, refiriéndose mds bien a una accién de la imaginacion - «lo primero
en lo que tenemos que prestar atencion si queremos juzgar sobre el origen primero
de nuestro conocimiento»'®- en la que se trata de un procurar una diversidad de
objetos dados, ciertamente en una forma pre-conceptual y, por ello, como un
conocimiento «todavia tosco y confuso» que, sin embargo, «ha de afectar (...) al
concepto de tales objetos»'?. Se trata, asi, de una suerte de «donacién primariar,
de la que «la sintesis debe ser constitutiva»'** y que, en relacién al entendimiento
puro, no sélo como facultad de los conceptos, sino también del conocimiento,
indica una suerte de pasividad interna a la unidad sintética. Asi, por ejemplo, en
relacién a la intuicién empirica, vemos un pino, un sauce o un tilo y, al compararlos,
advertimos diferencias, en el tronco, en las ramas, en su configuracidn, etc. Ahora
bien, si hago abstraccién de sus diferencias y reflexiono sobre lo que ellos tienen

126 HEIDEGGER, Martin. «Phinomenologische Interpretation...», 248.

127 «En cambio, en Kant la imaginacién, en el nivel de la receptividad intuitiva, asegura su conexién bajo la forma de
lasinopsis». FOUCAULT, Michel. LQA, 60 (trad. cast., 75). “Sinopsis” hace referencia aqui alo captado de la intuicién
pura como totalidad unida cuyas “partes” son siempre limitaciones de si misma. Se trata de una unidad previamente
captada con la mirada en relacién al conjunto de su multiplicidad: la totalidad de lo intuido en la intuicién pura,
que no tiene la unidad de la universalidad de un concepto, por lo que no puede surgir del entendimiento. Heidegger
indicard que es una unidad previamente captada por la imaginacién: «El “sin” de la totalidad del espacio y del tiempo
pertenece a una facultad de la intuicién formadora. La sinopsis pura, si constituye la esencia de la intuicién pura, sélo
serd posible dentro de la imaginacién trascendental; y esto tanto mds, por cuanto esta tltima es, en general, el origen
de todo lo “sintético”.» HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem...», 142 (trad. cast. 125).

128 KANT, Immanuel. K7V, B-103.
129 KANT,Immanuel. K»V, A-77.
130 HEIDEGGER, Martin. «Phinomenologische Interpretation...», 274.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



122 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

en comun obtengo el concepto de drbol. Pero para que pueda tener lugar el acto
de formacién del concepto, es preciso que veamos ya un pino, un sauce o un
tilo, una suerte de donacién primera de la que la sintesis es constitutiva. En el
nivel de la intuicién empirica hay, pues, ya presupuesta una sintesis que no podria
considerarse un producto del “entendimiento”, en sentido 16gico-formal, pero
tampoco trascendental. Por otra parte, por obra de esta sintesis la multiplicidad
mentada me es dada como simultaneidad, como «dimensién en el seno de la cual

'; ella, pues, «se ofrece al

podria después moverme de aqui a alli comparando»'?
interior de un orbe que puedo dominar con la mirada».

Ahora bien, esta sintesis ya no serd empirica, sino «pura si lo diverso no estd dado
empiricamente, sino a priori»"®%. Pero la intuicién pura de lo diverso, en su forma
mds general, es el zempo. De acuerdo con ello, el tiempo podrd ser considerado
un efecto de la imaginacién y el producto de una sintesis que, tematizada en la
reflexién analitica, dard lugar al concepto puro del “entendimiento” como regla de
construccién de la objetividad en general en la pluralidad pura del “espacio” y del
“tiempo”. Ahora bien, lo que constituye aqui el contenido y la significacién del
concepto puro del entendimiento no es el entendimiento mismo, ni su referencia
a la pasividad de la intuicidn, sino la sintesis pura, es decir, la determinacion
trascendental del tiempo como originario horizonte temporal de la objetividad
que funda la significacién de las categorfas.

De acuerdo con todo ello, en la intuicién temporal pura se habrd de encontrar
ya una aprehension pura; mas, en este marco de andlisis, no cabe aprehension sin
reproduccion, ni esta, a su vez, sin reconocimiento. Con ello se trata de retomar
lo que Kant presenta como las zres sintesis, cada una de ellas volcada a una de
las dimensiones del tiempo (aprehensidn-presente, reproduccién-pasado,
reconocimiento en el concepto-futuro), si bien en la forma de su unidad
originaria. Asi, la intuicién del tiempo como diversidad no podria serlo de puros
“ahoras” desprovistos de toda relacién entre ellos, sino intuicién de un horizonte
que resulta de una espontaneidad no asignable al entendimiento, por obra de la
cual toda intuicién del “ahora” habrd de implicar un cierto (pre-)comprender por
el que todo ahora se habrd de relacionar a priori con un “todavia no” (ahora) y
con un “ya no” (ahora). Ahora bien, esta aprehension en el ahora, que implica la
retencién (reproduccién) y la anticipacién (reconocimiento) es un producto de una
imaginacién no sélo pura, sino originaria, que implica, en atencién a lo que es, el
primado del esquema, tanto en relacién a lo légico como a lo sensible.

Foucault podrd senalar asi que la imaginacién, en Kant, se halla internamente
unida al tiempo, no tanto por su contenido cuanto por su sentido.'*Ahora bien,
en este contexto, y tras lo analizado, “tiempo” no podria significar aqui “intuicion
pura’, sino justamente lo que Heidegger saca a luz en su lectura de Kant como

131 HEIDEGGER, Martin. «Phinomenologische Interpretation...», 275.
132 KANT, Immanuel. X7V, B-103.
133 FOUCAULT, Michel. LQA, 60 (trad. cast. 75).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuimero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 123

“temporalidad originaria”, como horizonte ontolégico-temporal de libre juego
entre las dimensiones o éxtasis del tiempo. En este sentido y en atencién a su
diversidad de aspectos, la imaginacién kantiana, acaso yendo mds alld del propio
Kant, se presenta en el apunte foucaultiano como el tiempo originario mismo.
Nuevamente, por tanto, serd Heidegger el que permite descifrar los apuntes
foucaultinos sobre Kant en LQA. Asi, en el marco de su interpretacién sefalard
que «la sintesis imaginativa de la imaginacién trascendental se halla (...) en si
relacionada con el tiempo»'*%; e igualmente observard que «debemos ir més alld
de las palabras del propio Kant y afadir: la imaginacién misma sélo es posible
relacionada con el tiempo o, mds claramente adn: la imaginacién es ella misma
el tiempo -en el sentido de este tiempo originario que nosotros llamamos
temporalidady.

Para finalizar este trabajo, quisiéramos indicar que esta revision de la
imaginacion llegard a deslizarse hacia los temas de una antropologfa fundamental,
desde el momento en que, a partir de los olvidos del sentido —prictico- y del
rendimiento de la intervencién critica kantiana (en orden por ejemplo al
cuestionamiento radical de la comprensién tradicional del ser del sujeto como
sujeto de conocimiento), la temporalidad originaria (que es el nombre que recibe
la imaginacién cuando se desactiva el lenguaje de la facultades humanas del
conocimiento) serd interpretada como la forma originaria para una instalacién del
sujeto en el tiempo (la forma de la subjetividad del sujeto), instalacién que reenvia,
como a su condicién de posibilidad, a funciones de retencién y protensién que no
podrian tener su sede sino en ese mismo sujeto. Este deslizamiento, que es también
el acabamiento de la Critica, se realiza desde el momento en que se introduce aqui
una cierta circularidad y paradoja en la consideracién de la subjetividad como
instancia a la par constituyente y constituida. De ahi que Foucault, al mostrar el
contraste entre el modo en que se establece la relacién de la imaginacién con el
tiempo en el pensamiento cldsico y en Kant, y tras senalar que la «imaginacién estd
ligada en Kant al tiempo» y que en el pensamiento cldsico —la imaginacién- «le
pertenece —al tiempo- en su contenido pero escapa a él por su sentido», llame la
atencién sobre una «versién antropoldgica»'**de ese vinculo originario establecido
por Kant, segtin la cual «el hombre, como sujeto de conocimiento va a aparecer
en una solidaridad con el mundo en la forma de la finitud». Nos hallamos aqui
ante el desplazamiento de la estructura de trascendencia en que consiste el ser en
el mundo hacia su captura antropoldgica en la forma de un mundo humano. Este
desplazamiento tiene lugar desde el momento en que, en esta versién antropoldgica
del tema de la finitud, la imaginacién, como originaria facultas signatrix que

posibilita la significacién, «no habla al hombre més que de él mismo»'°.

134 HEIDEGGER, Martin. «Phinomenologische Interpretation...», 341-342.
135 FOUCAULT, Michel. LQA, 61 (trad. cast., 75).
136 FOUCAULT, Michel. LQA, 61 (trad. cast., 76).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



124 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant

Referencias bibliograficas

DELEUZE, Gilles. Différence et répétition, PUE, Paris, 2000.

DESCARTES, René. Reglas para la direccion del espivitu. Trad. Juan Manuel
Navarro Cordén. Alianza, Madrid, 1989.

DIAZ MARSA, Marco. «Negatividad real e historia antropoldgica. Sobre el
acercamiento foucaultiano a la nocién kantiana de “magnitud
negativa’ en el curso La cuestion antropoldgica». En CASTRO,
Rodrigo; COLOMBO, Agustin (coords.). Devenir Foucault. Cursos y
trabajos 1953-1969. Akal, Madrid, 2024, 69-95.

DIAZ MARSA, Marco. «De la transgresién de la experiencia o del sentido del
cardcter positivo de la cuestién critica en Kant. Una discusién con
Michel Foucault en torno al problema de la metafisica en su lectura
de Kant» En Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos, n° 11, 2021,
31-59.

FOUCAULT, Michel. La question anthropologique. Cours 1954-1955. Ehess/
Gallimard/Seuil, 2022 (trad. cast. CASTRO, Edgardo; MOREY,
Miguel (eds.) La cuestion antropoldgica. Una historia de la pregunta por
el hombre. Curso 1954-1955. Trad. Horacio Pons. Siglo XXI Espana
ed., Madrid, 2024).

FOUCAULT, Michel. «Philosophie et psycologie» en Dits et écrits (1), Gallimard,
Paris, 1994 (trad. cast. «Filosoffa y Psicologia» en Michel Foucault

squé es usted profesor Foucault’Sobre la arqueologia y su método. Trad.
Horacio Pons, Siglo XXI, Buenos Aires, 2013, 40).

FOUCAULT, Michel. Introduction & | ‘Anthropologie, Vrin, Paris, 2008 (trad. cast.
Michel Foucault. Una lectura de Kant. Trad. Ariel Dilon. Siglo XXI
Espana, Madrid, 2010).

FOUCAULT, Michel. «Préface a I"transgression». En Dirs et écrits (I), Gallimard,
Paris, 1994, 233-250 (trad. cast. «Prefacio a la transgresién». En
GABILONDO, Angel (ed.). Michel Foucault. De lenguaje y literatura.
Trad. Isidro Herrera. Paidés, Barcelona, 1996, 123-142).

FOUCAULT, Michel. L archéologie du savoir, Gallimard, Paris, 1969 (trad. cast.
La arqueologia del saber. Trad. Aurelio Garzén. Siglo XXI Argentina,
Buenos Aires, 2004).

FOUCAULT, Michel. Les mots et les choses. Tel/ Gallimard, Paris, 1999 (trad. cast.
Las palabras y las cosas. Trad. Elsa Frost. Siglo XXI México, Mexico
D.E, 1995).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant» 125

FOUCAULT, Michel. Le gouvernement de soi et des autres. Cours au Collége de
France. 1982-1983.Gallimard/Seuil, Paris, 2008 (trad. cast. E/
gobierno de si y de los otros. Trad. Horacio Pons. Akal, Madrid, 2011).

FOUCAULT, Michel. La verdad y las formas juridicas. Trad. Enrique Lynch.
Gedisa, Barcelona, 1992.

HEIDEGGER, Martin. «Kant und das Problem der Metaphysik». En
Gesamtausgabe (Band 3). Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main,
2010 (trad. cast. Kant y el problema de la metafisica. Trad. Gred Ibscher
Roth. FCE, México D.E, 1986).

HEIDEGGER, Martin. «Phinomenologische Interpretation von Kants Kritik
der Reinen Vernunftr. En Gesamtausgabe (Band 25). Vittorio
Klostermann, Frakfurt am Main, 1995.

HEIDEGGER, Martin. La pregunta por la cosa. La doctrina kantiana de los
principios trascendentales. Trad. E. Garcia; Z. Szankay. Editorial Alfa
Argentina, Buenos Aires, 1975.

HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia
trascendental. Trad. Julia V. Iribarne. Prometeo libros, Buenos Aires,
2008.

KANT, Immanuel. Critica de la Razén pura. Edicién bilingiie alemdn-espanol.
Trad. Mario Caimi. FCE, México D.E, 2008.

KANT, Immanuel. Los progresos de la metafisica desde Leibniz y Wolff. Trad. Félix
Duque, epublibre titivillus, 2018.

KANT, Immanuel. Prolegémenos a toda metafisica futura que haya de poder
presentarse como ciencia (edicién Bilingiie). Trad. Mario Caimi. Istmo,

Madrid, 1999.

LOPEZ, Cristina. «Un filésofo en sus visperas: Foucaultyla cuestién antropolégicar.
En CASTRO, Rodrigo; COLOMBO, Agustin (coords.). Devenir
Foucault. Cursos y trabajos 1953-1969. Akal, Madrid, 2024, 97-116.

MARTINEZ MARZOA, Felipe. Releer a Kant, Anthropos, Barcelona, 1992.

MARTINEZ MARZOA, Felipe. «Kant». En Historia de la Filosofia (vol. II)
(primera edicién), Istmo, Madrid, 1973.

NAVARRO CORDON, Juan Manuel. «Sentido del saber sintético a priori».
(Extracto de tesis doctoral) En E/ fenomenismo kantiano. Un estudio

sobre la posibilidad de la metafisica, Madrid, 1970.
NAVARRO CORDON, Juan Manuel. Caminos de pensamiento, Guillermo

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



126 DIAZ MARSA, Marco Antonio «El apunte foucaultiano sobre Kant»

Escolar, Madrid, 2020.

ORTEGA'Y GASSET, José. «La filosofia de la historia de Hegel y la historiologia».
En HEGEL, G. EE Lecciones sobre la filosofia de la historia universal.
Alianza, Madrid, 1989.

VUILLEMIN, Jules. L ‘héritage kantien et la révolution copernicienne, PUF, Paris
1954.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuimero 19, diciembre 2025, 85-126
ISSN: 0719-7519



