Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos

Numero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18067533

[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

La lectura foucaultiana de Nietzsche en
La cuestion antropoligica

Foucaults reading of Nietzsche in The
Anthropological Question

Victor Berrios Guajardo

Resumen: El presente articulo tiene como
objetivo presentar la «primera» lectura que
Foucault hace sobre Nietzsche en el curso
La cuestion antropoldgica. Con ese fin, se
despliegan tres momentos centrales: en
primer lugar, se hace un recorrido general
de la presencia de Nietzsche en los diversos
momentos del trabajo foucaultiano;
en segundo término, se exponen tanto
la historia de la recepcién francesa de
Nietzsche como el contexto biografico
e intelectual del propio Foucault dentro
del cual acontece esta juvenil lectura;
finalmente, se presentan, en términos
generales, las hipdtesis y argumentos que
Foucault desarrolla sobre el pensamiento
de Nietzsche en la tercera parte del curso.

Palabras clave: Foucaul; Nietzsche;
antropologfa;  recepcién  francesa  de
Nietzsche.

Universidad Complutense de Madrid, Espana

ORCID: 0000-0002-1872-9604

vberrios@ucm.es

Abstract: This article aims to present
Foucaults “first” reading of Nietzsche
in the course “The Anthropological
Question.” To this end, three central points
are explored: first, a general overview of
Nietzsche’s presence in the various stages
of Foucault’s work is presented; second, the
history of Nietzsche’s reception in France
and Foucaults own biographical and
intellectual context within which this early
reading takes place are discussed; finally, the
hypotheses and arguments that Foucault
develops regarding Nietzsche’s thought in
the third part of the course are presented in
general terms.

Keywords: Foucaulg; Nietzsche;
anthropology; ~ French  reception  of
Nietzsche.

Fecha de recepcién: 09/10/2025. Fecha de aceptacién: 29/11/2025.

Victor Berrfos es Doctor por la UCM y Master en Filosoffa por la Universidad de Chile. Actualmente, profesor
en el departamento Filosoffa y Sociedad en la UCM. Integrante del Grupo de investigacion «Historia y ontologia
del Presente: La perspectiva hispana» del Departamento de Filosoffa y Sociedad de la UCM. Sus investigaciones se
centran en la filosoffa del siglo XIX y XX, con especial atencién en Nietzsche y Foucault.



36 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

1. El desafio Nietzsche. Usos y lectura

La contemporaneidad filoséfica estd constituida por un cuadrildtero
fundamental de nombres propios: Kant, Nietzsche, Heidegger y Foucault. En
este cuadrildtero, a medida que avanzamos cronolégicamente, cada uno de los
vértices es comprendido y asimilado por el siguiente. Asi, el primer «vértice»,
Kant, es criticado por Nietzsche. Por su parte, Heidegger puede ser comprendido
precisamente en relacién a su posicién respecto estos dos autores. Y, finalmente,
Foucault configurard su ejercicio filos6fico como diagndstico del presente a partir
de la lectura que, en diversos momentos de su trabajo, realiza de los otros tres
componentes del cuadrildtero. En este sentido, es vdlido preguntarse qué significa
leer en Foucault, pues ello nos puede entregar indicios de lo que significa pensar
foucaultianamente. En el presente articulo nos interesa explorar la lectura y uso, la
primera que Foucault realiza de Nietzsche, no con el afdn de encontrar una unidad
o univocidad de lecturas e interpretaciones, sino de como lo lee por primera vez,
de cudl es el primer «uso» que pone en juego Foucault respecto de Nietzsche.

La presencia del nombre y el pensamiento de Nietzsche en el trabajo
intelectual de Foucaultes innegable. A pesar de que Foucaultley6 a Nietzsche «un
poco por casualidad»!, durante todo su recorrido filoséfico, expuesto en libros,
conferencias, entrevistas y docencia, reconocemos la presencia del autor alemén,
ya sea explicitamente o como telén de fondo y escenografia de su pensamiento.
Durante los anos 60 y hasta mediados de los 702, su nombre y sus ideas permiten
comprender las tesis centrales de sus obras, especialmente Historia de la locura,
Las palabras y las cosas, junto con el final de su tesis complementaria, dedicada
a la Antropologia de Kant. En estas obras, junto a una cantidad importante de
conferencias y entrevistas referidas a Nietzsche, podemos advertir cémo este
ayuda a Foucault a pensar el problema de la racionalidad, de la interpretacion,
de la episteme y de la muerte del hombre?. Es decir, en estas lecturas, el uso de
Nietzsche le permite pensar la crisis del hombre, dirfamos mds certeramente,
el fracaso del humanismo que concentra aquel optimismo que cree dar cuenta
de un saber sobre el hombre, materializado en las llamadas «ciencias humanas».
Igualmente, un asunto tan crucial en Foucault como es la «voluntad de saber»,

1 FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo». En Obras Esenciales 3, Paid6s, Buenos Aires, 1999,
313.

2 Ver HARCOURT, Bernard E. «Cinco modalidades del uso de Michel Foucault de los escritos de Nietzsche (1959-
1973): critica, epistemolégica, lingiiistica, alettirgica y politica». En Dorsal, Revista de estudios foucaultianos. Lecturas
Jfoucaultianas de Nietzsche, N° 16, 2024, 167-193.

3 Solo por indicar dos ejemplos. Respecto a Historia de la locura en la época cldsica, afirma Foucault: «no es un libro ni
freudiano, ni marxista, ni estructuralista. Lef a Nietzsche en 1953 y, como soy curioso, lo hice desde esta perspectiva
de interrogacién sobre la historia del saber, la historia de la razén: cémo se puede hacer la historia de una racionalidad
—lo que constitufa el problema del siglo XIX». FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo», 312.
O, también, en el epilogo a su tesis complementaria, Introduccién a la antropologia de Kant «La trayectoria de la
pregunta: Wias ist der Mensch? en el campo filoséfico llega a su fin con la respuesta que la recusa y la desarma: der
Ubermensch». FOUCAULT, Michel. Una lectura de Kant. Introduccion a la Antropologia en sentido pragmitico. Siglo
XXI, Madrid, 2010, 129.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 37

tiene un cardcter claramente nietzscheano. Durante la primera mitad de los
afios 70, Nietzsche seguird presente tanto en sus libros —Vigilar y Castigary el
primer volumen de Historia de la sexualidad— como los cursos en el College
de France y en conferencias —por ejemplo, La verdad y las formas juridicas—
quizd de manera menos visible, mds escenogrifica y no menos importante.
Esta ambivalencia u oscilacién entre la cita textual y la utilizacién de Nietzsche
marcard todo su recorrido y definird sus «usos y lecturas» del pensador alemdn.
Estas, si bien aparecen en algunos cursos, no significa que Foucault haya escrito
mucho sobre Nietzsche: «el tinico homenaje un poco sonado que le he rendido
ha sido titular el primer volumen de la Historia de la sexualidad, La voluntad
de saber»*. Es cierto que hay expresamente un abandono de ciertos elementos
de anilisis’, pero esto no significa que Foucault deje de pensar desde y con
Nietzsche. Poder, conocimiento, castigo, cuerpo, por nombrar algunas ideas
que reconocemos en esos anos en la obra del francés son resultado del didlogo
con las ideas nietzscheanas, que emergen de la lectura atenta y critica de la
obra del fil6sofo errante y que iluminardn su propio trabajo. Como lo senala
el propio Foucault, «la cuestién politica, en suma, no es el error, la ilusién, la
conciencia alienada o la ideologfa, es la verdad misma. De ahi la importancia
de Nietzsche»®.

En los afios 80, si bien podemos advertir una ausencia del nombre Nietzsche e
incluso criticas en algunas intervenciones’ hay en aquellas entrevistas, en las cuales
realiza una mirada retrospectiva de su propia obra®, una valoracién positiva de la
importancia de Nietzsche en todo su recorrido intelectual. Esta «ausencia» en los
afios 80 no implicarfa un abandono de aspectos nietzscheanos en el trabajo del

4 FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y posestructuralismo», 321.

5 En el curso 1975-1976, a propésito de una revision critica de su modelo de andlisis sobre el poder que ha utilizado
hasta ese momento, Foucault define a este modelo como modelo de la guerra o «hipétesis de Nietzsche». A partir de
dicho andlisis critico sentard las bases de su transito posterior desde esa analitica del poder a una analitica del gobierno
y de la gubernamentalidad. En este sentido, resulta interesante ver que, al mismo tiempo que realiza el homenaje en
el titulo de su libro, parece que un determinado #so de ¢l es abandonado. FOUCAULT, Michel. Defender la sociedad.
Curso en el Collége de France (1975-1976), FCE, Buenos Aires, 2000, 30.

6 FOUCAULT, Michel. Microfisica del Poder, Siglo XXI, Buenos Aires, 2019, 45. Esta cita, extraida de la entrevista
que abre el libro —que retine diversos textos ya publicados— Foucault hace un recorrido de su trabajo anterior y sus
proyecciones, por lo que es crucial comprender que Nietzsche aparezca como el nombre que ilumina el problema
de la verdad. Si esta afirmacién de 1977 no solo mira en retrospectiva, sino que también ilumina su proyecto,
entonces ;es el gobierno y la gubernamentalidad un problema que tiene que ver con Nietzsche? Por otra parte, resulta
interesante advertir, a propésito de esta cita, que en las diferentes versiones de Microfisica del poder que circularon
en Espana y Latinoamérica, esta entrevista la titularon Verdad y Poder, remitiéndola a una versién que no esté en la
version italiana y en la cual el nombre de Nietzsche desaparece. Serd solo en la edicién de 2019 en que el nombre de
Nietzsche se restituye para dar sentido al trabajo de Foucault. Ver, Microfisica del Poder, ediciones la Piqueta, 175-
189; Obras esenciales 2, FCE, Paidés, Buenos Aires, 41-55 (en esta edicién se fecha la entrevista original en 1971); la
nota de Edgardo Castro a la edicién de 2019, 18. En DETII, texto 192, 140-160, se indica que la entrevista que abre
Microfisica del poder de realizé en junio de 1976.

7 «Y no me parece que, de una manera u otra, se pueda reinterpretar, releer a Nietzsche como una reaparicién o una
reactivacion del tema de la cultura desi (...) pero quizd me equivoque. Habria que revisar...» FOUCAULT, Michel.
sQué es la critica?, Siglo XXI, Buenos Aires, 2018, 201.

8 Ver, FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo», 307-334 y «El retorno de la moral», 381-391,
en Obras Esenciales 3, entrevistas de 1983 y 1984, respectivamente.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



38 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

tltimo Foucault, sino que, por el contrario, sus reflexiones finales sobre el decir
verdad’y, especialmente, la parresia y la «estética de la existencia»'’, tienen un tenor
y un talante que recogen muy bien un modo muy nietzscheano de comprender
la vida, la experiencia filoséfica y el pensamiento. Podemos afirmar que Foucault
se vuelve cada vez mds nietzscheano en la medida que abandona la utilizacién
del nombre Nietzsche, de la cita de Nietzsche para, de algin modo, alcanzar un
estilo nietzscheano. Ni piensan lo mismo, ni estén en completo desacuerdo, sino
que los mismo elementos, ideas, términos y pricticas se dan en ambos, aunque
concebidos y organizados de manera diferente!.

Como vemos, la «desaparicién» gradual del nombre Nietzsche, esta retirada,
no implica un abandono del filésofo alemdn, sino que es mds bien el modo de
trabajo que Foucault realiza con Nietzsche y también con otros autores. Asi,
Foucault va desde una lectura mds textual hacia una lectura como apropiacién,
utilizacién, uso, incorporacion'?. «Usos y lecturas», «lectura como uso» o «el uso
de la lectura» serfa lo que Foucault, a través de los anos, realizard con Nietzsche.
Por eso, la relacién de Foucault con Nietzsche no puede ser meramente de
interpretacién, si vamos a entender dicha actividad como lectura académica
o comentario de lo que el autor ha dicho, sino pensar con él, reflexionar con
él, apropiarse de él. Ese serd el modo en que Foucault responderd al desafio
Nietzsche'?, precisamente utilizdndolo, haciendo chirriar a Nietzsche y sus textos,
cuestién que nunca abandonard.

9 Sostiene Foucault, a propésito de la confesion, que cuando se afirma una verdad, hay que distinguir entre la asercién
que es capaz de ser verdadera o falsa, y «el acro de decir la verdad, la veridiccién [véridiction), (el Wahrsagen, como
dirfa Nietzsche)». Obrar mal decir la verdad, Siglo XXI editores, Buenos Aires, 2014, 29. Hay, en los fragmentos
del Foucault de los 50, apuntes sobre este Wahrsagen nietzscheano (ver, FOUCAULT, Michel. Nietzsche. Cours,
conférences et travaux, ed Harcourt, Bernard E., Gallimard/Seuil, Paris, 2024, 323-326). Del mismo modo, en el
curso de 1982-1983 El gobierno de si de los otros, a propésito de la parresia, Foucault habla del parresiasta, del que
tiene coraje de decir la verdad, que es el veridico «Y (tal vez podamos volver a esto, no sé si tendremos tiempo) me
parece que la veridicidad [véridicité] nietzscheana consiste en una manera determinada de poner en juego esta nocién
cuyo origen remoto se encuentra en la nocién de parrhesia (de decir veraz) como riesgo para la persona misma que la
enuncia, como riesgo aceptado por quien la enuncia». FOUCAULT, Michel. El gobierno de si y de los otros. Curso en
el Collége de France (1982-1983), FCE, Buenos Aires, 2009, 82.

10 Se puede incluir a Nietzsche en una posible historia de la «estéticas de la existencia» o «artes de la existencia»,
tarea enunciada por Foucault (173-174) apostando por un Nietzsche parrésico y cinico dado que podemos pensar
el «cinismo como categorfa histérica que atraviesa bajo formas diversas, con variados objetivos, toda la historia
occidental. (...) un cinismo transhistérico» (187). FOUCAULT, Michel. El gobierno de si'y de los otros II. El coraje de
la verdad. Curso en el Collége de France (1983-1984), FCE, Buenos Aires, 2010.

11 Ver, ROSENBERG, Alan; WESTFALL, Joseph (eds). «Introduction». En Foucault and Nietzsche: a critical
encounter. Bloomsbury Academic, London, 2018, 23.

12 «Yo, a las gentes que amo, las incorporo [je les utilise]. La tinica marca de reconocimiento que se puede testimoniar
a un pensamiento como el de Nietzsche es precisamente utilizarlo, deformarlo, hacerlo chirriar, llevarlo al limite.
Mientras tanto, los comentaristas se dedican a decir si se es o no fiel al texto [fidéle], algo que carece del menor interés».
FOUCAULT, Michel. «Entrevista sobre la prisién: el libro y su método», en Obras Esenciales 2, 312.

13 «De todas formas, dirfa que mi relacién con Nietzsche no ha sido una relacién histérica. Lo que me interesa no es
tanto la historia misma del pensamiento de Nietzsche, sino esa especie de desafio que senti, hace mucho tiempo, el dfa
en que lef a Nietzsche por primera vez (...) ;Cudl es el méximo de intensidad filos6fica y cudles son las consecuencias
filos6ficas actuales que se pueden extraer de estos textos? Este era, para mi, el desafio de Nietzscher, FOUCAULT,
Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo», 322-323.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 39

Esta manera de comprender la relacién entre Nietzsche y Foucault, desde
sus lecturas 'y usos, desde el desafio que Nietzsche significa para su pensamiento,
se ha renovado en el marco de la decisién editorial de publicar cursos y trabajos
realizados por Foucault antes de su ingreso en la cdtedra de «Historia de los
Sistemas de Pensamiento» en el College de France, lo que se ha dado en llamar
el «Foucault antes de Foucault». En los dltimos afios se han publicado cursos,
manuscritos y conferencias de los afos 50 y 60, que nos muestran cémo en ese
periodo se fue forjando el famoso profesor e intelectual francés. Es verdad que
en el College de France hay una exigencia de investigacién anual, un trabajo en
proceso que los cursos ponen en evidencia, pero antes de ello ya habia publicado
tres libros, realizado una tesis doctoral y otra complementaria y habia impartido
clases en diversas instituciones, incluso fuera de Francia. Evidentemente,
el «descubrimiento» de ese Foucault antes del College se lo debemos a esta
empresa editorial y, quiz4, a esa actividad foucaultiana previa puede entregarnos
aspectos interesantes de su trabajo, dar noticia de sus temas, de sus modos de
trabajo. Todo ello no lo relaciona necesariamente al Foucault posterior, a ese
Foucault ¢fectivamente siendo Foucault. Es en el contexto de estas publicaciones
que se han dado a conocer dos textos pertenecientes a los afios 50 que tienen
que ver directamente con el pensador alemdn: La question anthropologique™
pronunciado con certeza en la Ecole Normale Supérieure de Paris en 1954-
1955 y probablemente en la Universidad de Lille en 1952-1953, e incluso en
afios anteriores en la misma ENS (todo ello antes de su viaje a Uppsala en
1955) y, el volumen Nietzsche, que recoge algunas conferencias y documentos
de diversos anos que Foucault le dedica a Nietzsche®. En el presente articulo
nos centraremos en la tercera parte del curso sobre la antropologia, que estd
dedicada integramente a Nietzsche, lo que nos permitird mostrar el uso juvenil
que Foucault realiza sobre Nietzsche. ;Qué le aporta Nietzsche a Foucault
en estos documentos?, ;qué le permiten pensar a Foucault estas primeras
lecturas de Nietzsche? Adelantamos que no vamos a intentar dar unidad a la
lectura foucaultiana de Nietzsche, ni a prefigurar el Nietzsche «arqueolégico»
o «genealdgico», sino que intentaremos verlo en la especificidad, valoracién
y rendimientos propios de ese momento del inicio del trabajo académico e
intelectual de pensador francés.

14 FOUCAULT, Michel. La question anthropologique. Course 1954-1955, ed. Sforzini, Arianna, Gallimard/Seuil,
Paris, 2022. La cuestion antropoldgica. Una historia de la prequnta por el hombre. Siglo XXI editores, Madrid, 2024.
En adelante, citaremos segtin esta edicién espanola.

15 FOUCAULT, Michel. Nietzsche. Cours, conférences et travaux, ed. Harcourt, Bernard E., Gallimard/Seuil, Paris,
2024. En lo que respecta a los afios 50, el libro recoge un conjunto de fichas de lecturas y notas de Foucault sobre
Nietzsche y algunos libros sobre el autor alemdn.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



40 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

2. Las «lecturas» de Nietzsche. Breve esbozo de la recepcién de
Nietzsche en Francia

La recepcién francesa de la obra de Nietzsche es variada y de larga data'®. Su inicio
podemos fecharlo en enero del afio 1877, momento de la primera traduccién
publicada de una obra de Nietzsche. Se trata de la cuarta de las Consideraciones
Intempestivas: Richard Wagner en Bayreuth realizada por Marie Baumgartner,
madre de un alumno de Nietzsche en Basilea, Adolf Baumgartner’’. Esta
traduccion fue posible gracias al editor alemdn de Nietzsche, E. Schmeitzner —con
quien tendrd afios més tarde un gran enfrentamiento por los derechos de todas sus
obras— dado que el manuscrito no fue adquirido por ningtin editor francés. No
tuvo ningin efecto ni acogida en Francia, —del mismo modo como los libros del
propio Nietzsche en Alemania tampoco lo tenfan— aunque este silencio Nietzsche
lo interpreta desde su particular punto de vista'®. Del mismo modo, el afio 1883
serd clave para Nietzsche ya que su lectura de Paul Bourget, le permitird acceder
al problema de la decadencia —tan central en el propio Nietzsche y en la recepcion
de su obra, especialmente en la primera mitad del siglo XX~ y, a través de él,

16 Exponer la larga y sinuosa recepcién francesa de Nietzsche excede por mucho el objetivo y extension de este
articulo. Solo indicaremos una serie de textos que pueden ayudar a hacernos una idea panordmica de dicha recepcién,
cada uno de los cuales se acerca a la cuestién desde diversas 6pticas metodolégicas y disciplinares, por ejemplo, desde
una historia de las ideas filoséficas, o una sociologfa de la filosoffa, o una historia de la literatura. Los trabajos mds
importantes y reconocidos son, indudablemente, los de LE RIDER, Jacques. Nietzsche en France. De la fin du XIX
siécle eu temps présent. Presses Universitaires de France, Paris, 1999; SMITH, Douglas. Transvaluations: Nietzsche en
France 1872-1972. Oxford University Press, Oxford, 1996; PINTO, Louis. Les neveux de Zarathoustra. La réception
de Nietzsche en France. Seuil, Paris, 1995; SCHOBER Angelika. Cent ans de réception frangaise de Nietzsche. Thése
de doctorat d’Erat. Université de Paris X-Nanterre, 1990 ¥, por su importancia histérica y filolégica, BIANQUIS,
Genevitve. Nietzsche en France. Linfluence de Nietzsche sur la pensé frangaise. Félix Alcan, Paris. Ademds, LE RIDER,
Jacques. «Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France». En Friedrich Nietzsche Oeuvres Vol I. Robert
Lafont, Paris, 1993, XI-CXII. LE RIDER, Jacques. «Nietzsche, una pasién francesa. Cien afios de recepcién de
Nietzsche en Francia». En Enrahonar, Vol. 35, 2002, 43-65; LE RIDER, Jacques. «Un si¢cle de réception frangaise
de Nietzscher. En Chroniques Allemandes. 1900-200. Cent ans de regards frangais sur ['Allemagne, N°9, 2001, 43-
65; STASZAK, Anne. «Sociologie de la réception de Nietzsche en France». En L'Année sociologique, Vol. 48, N2,
1998, 365-384; PINTO, Louis. «Los sobrinos de Zaratustra. Vanguardismo, izquierdismo y posmodernismo». En
Sociologia histérica. Sociologia de la produccion intelectual en Espania y Francia, N°2, 2003, 55-71; SAZBON, José.
«Aspectos de la recepcién temprana de Nietzsche en Franciar. En Prismas, Revista de historia intelectual, N°5, 2001,
9-33; VERBAERE, Laure. «Lhistoire de la réception de Nietzsche en France. Bilan critique». En Revue de Litterature
Comparée, Apr-Jun 2003, 225-233; BOUDOT, Pierre. Nietzsche et lau-deli de la liberté: Nietzsche et les ecrivains
Sfrangais de 1930 & 1960. Aubier-Montaigne, Paris, 1970. CASTRO, Edgardo. «Los usos de Nietzsche. Foucault
y Deleuze». En Instantes y azares: Escrituras nietzscheanas, N° 2, 2002, 59-74. MUNOZ GONZALEZ, Diana M.
«Nietzsche y los filésofos de la diferencia». En Franciscanum: revista de las ciencias del espiritu. Vol. 55, Ne 159,
2013, 17-56. Finalmente, aunque desde una perspectiva completamente distinta, pero no por eso menos importante,
BOYER, Alain et al. Pourquoi nous ne sommes pas nietzschéens. Grasset, Paris, 1991, representa esos matices a los
cuales nos referfamos y que representard momentdneamente una cierta resistencia a la influencia de Nietzsche en
los intelectuales postsentayocho, cuestién que en la actualidad estd completamente revertida gracias a los actuales
investigadores del pensamiento de Nietzsche en francés como D’lorio, Wottling, Denat y Salanskis.

17 «;Vaya alegria que me ha dado a mi y a todos nosotros! No dejamos de decir lo bien que ha salido la traduccién;
la sefiorita von Meysenbug no dejaba de repetir que suena como si se estuviera escuchando a uno de los mejores
autores franceses, y yo mismo estoy casi convencido de que la traduccién serd mejor entendida que el original». Carta
a Marie Baumgartner. Sorrento 02 de febrero de 1877. (Carta 592). NIETZSCHE, Friedich. Correspondencia I11.
Tecnos, Madrid, 2009, p. 199.

18 «Las personas competentes 70 han calificado de buena la traduccién de la sefiora Baumgartner. Esto en absoluta
confianzar. Carta a Elisabeth Nietzsche, Sorrento 25 de abril de 1877. (Carta 609). Correspondencia I11, p. 209.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 41

a Baudelaire, el «maestro de la decadencia»'. Serin estos dos acontecimientos
iniciales —o inicidticos— los que marcardn la recepcién que pasard por diversas
modulaciones y momentos en estos casi 150 anos. En términos muy generales,
podemos afirmar que la inmensa cantidad de recepciones e interpretaciones, muy
ajustadas tanto a los momentos politicos en Europa como a las relaciones entre
Francia y Alemania, muestran la importancia, el impacto y el rol que ha jugado
Nietzsche en la formacién del cuadro intelectual francés. Desde las recepciones en
el dmbito del arte en movimientos vanguardistas como el simbolismo, el cubismo,
el dadaismo o el surrealismo, pasando por las interpretaciones politicas que lo
asocian a movimientos nacional sindicalistas —Sorel—, nacionalistas —Maurras—
conservadores o el intento por unirlo al pensamiento de Marx como critico cultural
y politico —Lefebvre— hasta llegar a los afios 60 y 70 con los coloquios Nietzsche
de Royaumont (1964) y Nietzsche aujourd hui de Cerisy La-Salle (1972), marcardn
una recepcién fundamental para el pensamiento francés que, con matices , todavia
estd muy presente

Dado el objetivo especifico de este texto —la lectura foucaultiana de Nietzsche
en La cuestidn antropoldgica— solo haremos una muy breve resena de la larga historia
de esas recepciones, influencias o usos filoséficos de Nietzsche en Francia, para
luego explorar los antecedentes o fuentes directas que Foucault utiliza. La historia
de la recepcidn tiene evidentemente distintos momentos, ya sea de la recepcion
misma por parte de intelectuales y fildsofos como también de acontecimientos
que ayudaron a estos usos de Nietzsche?. Para este breve esbozo de la recepcion
francesa de Nietzsche, nos apoyaremos en lo expuesto por Jacques Le Rider en sus
diversos trabajos.

El primer gran momento de recepcion, posterior a ese primer acontecimiento
de 1877, es posible gracias a la traduccidn, entre los afios 1893 y 1909, de la gran
mayoria de los libros de Nietzsche, publicadas por Mercure de France y realizadas
en su gran mayoria por Henri Albert, pero también por otros colaboradores?'.
Aunque la traduccién no sigue el orden cronoldgico de las publicaciones,
ddndose el caso, por ejemplo, de que La voluntad de poder se traduzca antes de

19 LE RIDER, Jacques. «Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France», XIV-XX. Como indica Le Rider,
esta expresion es clara influencia de Gautier, quien realiza la noticia a la segunda edicién de Las flores del mal el afio
1868, edicion leida por Nietzsche y que confirmarfa las tesis de Bourget sobre la decadencia en el estilo. Hacia 1887-
1888 Baudelaire se transformard, para Nietzsche, en representante del pesimismo literario francés, junto a Flaubert,
Zola y los hermanos Goncourt. Sin embargo, la figura del dandy baudeleriano podria prefigurar al hombre superior y
superhombre nietzscheano, un Baudelaire como a/ter ego o doble de la personalidad de Nietzsche.

20 En general, todos los estudios principales respecto de esta historia remiten a tres grandes momentos. En el caso de
Louis Pinto, los tres momentos que distingue son: 1. De lz Belle Epoque a los afios 20; 2. El campo del existencialismo
(1930-1950) y 3. Desde los afios 1960 en adelante, poniendo énfasis en dos acontecimientos: la publicacién del
libro de G. Deleuze, Nietzsche et la philosophie en 1962 y el coloquio de Royaumont en 1964 que retine a profesores
universitarios y escritores. Respecto de Douglas Smith, los tres grandes momentos son: 1. Recepcién temprana de
Nietzsche: (1872- 1929); 2. Recepcion de Nietzsche frente a la apropiacién nacionalsocialista; 3. Consagracién de
Nietzsche como filésofo, a partir de los coloquios de Royaumont 964 y Cerisy La-Salle en 1972.

21 Ver LE RIDER, Jacques. Nietzsche en France. De la fin du XIX siécle eu temps présent, 59-66 y LE RIDER, Jacques.
«Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France», XXV-LVIII, donde se detallan las obras de Nietzsche que
el Mercure publica.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



42 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

las dos primeras Consideraciones intempestivas o Asi hablé Zaratustra antes de E/
nacimiento de la tragedia, estas serdn fundamentales dado que, en los campos
profesionales y de la intelectualidad francesa, la universidad y las instituciones de
ensefanza, Nietzsche estaba prcticamente ausente. A pesar de que se criticard la
dudosa calidad de dichas traducciones o de no ser capaces de transmitir el estilo
de escritura nietzscheano, si se le reconocerd su frescura y audacia y logrard que la
obra de Nietzsche circule en los diversos 4mbitos de la cultura francesa??. Son estas
traducciones y su impacto las que marcardn y decidirdn el primer gran momento
de la recepcién de Nietzsche en Francia, periodo que va desde 1890 a 1914.
Posteriormente, el arco cronoldgico que comprende la primera guerra mundial,
el periodo entre guerras y el tercer Reich, marcardn un segundo momento de esta
recepcién, donde los franceses, en primer término, abjurardn del nietzscheanismo,
provocado por el sentimiento nacionalista y antigermano producido por la primera
guerra mundial. A pesar del esfuerzo de Henri Albert por demostrar que Nietzsche
no es un pangermanista y que toda su obra es una defensa de la cultura grecolatina,
la obra de Nietzsche es presentada por sus criticos como doctrina de la guerra y
alimento de la bestia devoradora®. Nietzsche es presentado como un idedlogo,
propiciador intelectual o responsable de las atrocidades de Alemania en Bélgica
y en el norte de Francia. Un ejemplo muy repetido en esa época es de autores
como Julien Benda que abandona una fascinacién por Nietzsche en sus primeros
textos para posteriormente acusarlo de ser un «clérigo que traiciona»**. Hacia los
afios 20 y 30, es decir en el periodo entreguerras, Nietzsche se transformard en
una novedad, en una moda, influida por la aparicién tanto de las obras completas
en Francia, que recuperan las traducciones de Henri Albert, como en Alemania
gracias a la edicién «Musarion» —editada por Max y Richard Ochler y Friedrich
Chr. Wiirzbach®. Junto con estas traducciones, centrales a pesar de sus defectos
o limitaciones, especialmente significativa serd la publicacién del influyente libro

22 En 1891 nadie conocfa a Nietzsche en Francia, pero ya hacia 1902, su nombre era citado mds de 20 veces en
una encuesta en el Mercure de France sobre las relaciones franco alemanas. Ver BIANQUIS, Genevieve. Nietzsche
en France. Linfluence de Nietzsche sur la pensé fran¢aise. Félix Alcan, Paris, 1929, citado en LE RIDER, Jacques.
«Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France», XXXV.

23 LE RIDER, Jacques. «Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France», LIX.

24 LE RIDER, Jacques. «Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France», LXII.

25 En esta edicién aparecerdn recogidos diversos fragmentos bajo el titulo de Voluntad de poder. Y es esta edicién la
que Genevieve Bianquis la traducird en 1929. Foucault la utilizard en este curso, junto con las traducciones de Henri
Albert. Es interesante advertir que Foucault, en los afios 70 (ver la conferencia en al Universidad Mc Gill, Montreal,
en 1971: FOUCAULT, Michel. Nietzsche, 133-209) continuard utilizando en algunas ocasiones estas traducciones.
Especialmente llamativo es respecto de La Voluntad de Poder, que si bien en algunas ocasiones rescata del libro de
Jaspers de 1936 sobre Nietzsche (en traduccion espanola Nietzsche. Introduccién a la comprension de su filosofar.
Sudamericana, Buenos Aires, 1963) en otras ocasiones sige la traduccién de Bianquis, a pesar de que ya en esa época
el libro es desmentido como tal y de que, el mismo Foucault —junto con Deleuze— en 1967, prologan la traduccién
de las Obras Completas de Nietzsche a partir de la edicién de Colli Montinari, de la cual destacan precisamente la
labor critica de los editores. Ver, FOUCAULT, Michel. «Introduction générale» en DE I, N° 45, Gallimard, Paris,
1994, 561-564. Para la historia del «no-libro» ver La voluntad de poder, MONTINARI, Mazzino. «La volonté de
puissance» n’existe pas. L¥Eclat, Paris, 2001 y BLANCHOT, Maurice. «Nietzsche hoy». En La conversacién infinita.
Arena libros, Madrid, 2008, 175-187. Este tltimo texto es una versién revisada y ampliada en 1969, pero de una
publicacién de 1958.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 43

Nietzsche en France. Linfluence de Nietzsche sur la pensé francaise de Genevieve
Bianquis en 1929. Este estudio, ganador de un concurso y apoyada por su
profesor Charles Andler®, es imprescindible para la comprensién y reconstruccién
de la recepcion francesa de Nietzsche. Solo con la publicacién del libro de Pierre
Boudot Nietzsche et l'au-deli de la liberté: Nietzsche et les ecrivains francais de 1930
@ 1960 (con un prefacio de Bianquis) y con los diversos trabajos de J. Le Rider,
de L.Pinto y D. Smith —hacia finales de siglo XX~ se va a reconstruir de manera
mds amplia y documentada esta historia?’. Sin embargo, lo central en este segundo
momento serdn los afios 30. Por una parte, la nazificacién de Nietzsche en
Alemania, especialmente por parte de Alfred Biumler®, influyé indudablemente
en cierto rechazo de Nietzsche, pero esto también permitié la aparicién de las
primeras interpretaciones filosdficas que se enfrentan a dicha apropiacién y que van
a tener un impacto central en los filésofos posteriores. Nos referimos a los «locos
por Nietzsche», especialmente Bataille, Blanchot y Klossowski®.

Finalmente, el tercer momento estd marcado por el acontecimiento que
significé la realizacién del Collogue de Royaumont en 1964*, en el que participaron
importantes nombres de la escena filoséfica francesa de ese momento y que,
indudablemente, siguen influyendo en los desarrollos filoséficos actuales, como
Deleuze, Klossowki, Vattimo y Foucault. Ademds, participaron otros fildsofos
que habfan sido muy importantes para la primera lectura que este tltimo realiza
de Nietzsche, como Karl Lowith, Jean Wahl y Jean Beaufret. Este impacto,
producido por el coloquio, radica en que a partir de aqui se establece una recepcion
propiamente floséfica de Nietzsche reconociéndolo como filésofo y ddndole un
lugar e importancia en la historia de la filosoffa. Tal acontecimiento también fue
posible porque, en ese mismo coloquio, G. Colli y M. Montinari presentaron
un estado de avance de su proyecto de edicién critica de las obras publicadas, las
cartas y escritos o fragmentos péstumos de Nietzsche®® que habian comenzado, a
partir del ordenamiento de los documentos que se encontraban en los Goethe und
Schiller Archiv en Weimar, en los primeros dias de abril de 1961. Lo interesante
es que dicho proyecto editorial tuvo primero recepcién en la editorial Adelphi y
Gallimard lo que en cierta medida posibilitd que la editorial alemana Walter de
Gruyter, con la ayuda de Karl Lowith, comenzara en abril de 1967, la publicacién
en alemdn de las obras completas de Nietzsche®?. En sintesis, tanto el coloquio

26 Charles Andler representa un punto muy importante en la recepcion francesa de Nietzsche ya que entre 1920 y
1931 publica Nietzsche, sa vie et sa pensée, 6 vol., Editions Bossard, Paris, texto que indudablemente ayuds, en
los afios 30 y 40, a la consideracién de Nietzsche como filésofo.

27 Ver el excelente informe, con una gran informacién bibliogréfica: VERBAERE, Laure. «Chistoire de la réception
de Nietzsche en France. Bilan critique», 225-233.

28 Ver MONTINARI, Mazzino. «La volonté de puissance» n’existe pas, 71-103.

29 LE RIDER, Jacques. Nietzsche en France. De la fin du XIX siécle eu temps présent, 153-180.

30 VV. AA., Nietzsche VII colloque 4-8 Jillet 1964. En Cahiers de Royaumont Philosophie N VI. Les Editions de
Minuit, Paris, 1968.

31 COLLI, G; MONTINARI, M. «Etat de textes de Nietzscher. En Nietzsche, Colloque de Royaumont, 127-140.
32 MONTINARI, Mazzino. «La volonté de puissance» n’existe pas, 25-27. De hecho, la editorial alemana tuvo

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



44 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

como el establecimiento de la edicién critica definitiva de las obras de Nietzsche
constituyen el Gltimo paso para la recepcién filoséfica de Nietzsche en Francia,
como también para la investigacién a nivel mundial de Nietzsche —la Nietzsche
Forschung—.

3. La lectura de las «lecturas». El encuentro con Nietzsche

Como hemos visto, la recepcién francesa de la obra de Nietzsche ha sido
fundamental desde el siglo XIX y, en la recepcién de los afios 60, se constituye gran
parte del pensamiento francés que todavia nos impacta y que es deudor absoluto
de Nietzsche®. La cuestién ahora es establecer las fuentes y los caminos mediante
los cuales Foucault descubre a Nietzsche, cémo se «encuentra» con ¢él, cudles son
sus deudas de lectura. Para responder a esta cuestién tendremos que hacer un
doble movimiento. Por una parte, establecer las primeras lecturas que Foucault
realiza por «fuera» de las instituciones de ensefianza pero que indudablemente le
constituyen intelectualmente y que no necesariamente comparecen en este curso,
y, por otra parte, establecer «otro» encuentro con Nietzsche, propiciado por su
formacién institucional. Estas dos vertientes permitirdn reconstruir, dentro de lo
posible, esa lectura casi «por casualidad» que realizé a inicios de los 50. Debemos
advertir de antemano que ambas confluyen y son casi contempordneas.

«S¢é muy bien por qué he leido a Nietzsche: he leido a Nietzsche a causa de
Bataille, y a Bataille a causa de Blanchot. No es en absoluto verdad que Nietzsche
apareciera en 1972»*. Estos dos nombres son el primer camino que explica su
encuentro con Nietzsche, encuentro que ocurrié 30 afios antes, como el propio
Foucault recuerda®. Daniel Defert nos dice que Foucault, después de asistir a
una representacion de Esperando a Godot en enero de 1953, comienza a leer a
Blanchot y Bataille®. Luego de ese descubrimiento y primeras lecturas, comparte

que comprar los derechos de publicacién en lengua original a estas editoriales italiana y francesa. Podemos afirmar,
entonces, que la publicacién de las obras completas en su lengua original fue posible gracias al interés francés o la
recepci6n francesa de Nietzsche.

33 Esto, a pesar que en los anos 80 un libro parecié marcar una distancia. En él se querfa «pensar con Nietzsche contra
Nietzsche», pero mds bien su objetivo era enfrentarse a los filésofos de la diferencia quienes, mediante la genealogfa
inventada por Nietzsche, ensefiaban que se debia tratar «a todos los discursos como sintomas», una tradicién que
estaba en «proceso de agotamiento». Ver, FERRY, Luc; RENAULT, Alain «Préface». En BOYER, Alain et al. Pourquoi
nous ne sommes pas nietzschéens. Grasset, Paris, 1991, 7-8. Estd claro que ese agotamiento mds bien se ha transformado
al dfa de hoy en nueva fuerza e insistencia en el pensamiento de Nietzsche, del mismo modo en que reconocemos aun
la importancia de filésofos como Deleuze, Derrida y Foucault, por nombrar algunos.

34 FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo», 313-314. 1972 no es una fecha cualquiera en la
recepcion francesa de Nietzsche, porque en ese afio se realizé el congreso Nietzsche aujourd hui de Cerisy La-Salle
(publicado en 2 volimenes en Union Générale d’Editions, Paris, en 1973) por que de algin modo sella o impone
la presencia de Nietzsche de manera definitiva para toda la filosofia francesa. Continua Foucault: «Aparece en 1972
en el discurso de los que eran marxistas en los afos sesenta y abandonaron el marxismo por Nietzsche; sin embargo,
los primeros que recurrieron a Nietzsche no buscaban salir del marxismo: no eran marxistas. Buscaban escapar de
la fenomenologfa». Por cierto, Foucault no participa de este coloquio y quizd asf se explica el tono de su respuesta.
35 Ver, FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo», 312 y «El retorno de la moral», 387.

36 DEFERT, Daniel. Chronologie. En DE 7, 18.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 45

su entusiasmo por Nietzsche a Jean Barraqué, con quien habia iniciado una
intensa relacién en mayo de 1951. Ese mismo afio, en marzo, Barraqué rehace
Séquences, compuesta en 1950 sobre textos de Rimbaud y que ahora sustituird por
textos de Ecce homo 'y poemas de Nietzsche””. Otra referencia a ese encuentro con
Nietzsche en 1953, nos lo relata su amigo Maurice Pinguet, quien recuerda que,
cuando los ejes de referencia de Foucault eran Hegel, Marx, Freud y Heidegger,
se produce ese encuentro con Nietzsche. Asi, en agosto de ese ano, en la playa
de Civitavecchia lo recuerda leyendo al sol las Consideraciones Intempestivas y
que muchas veces, en medio de pequefos viajes, «durante una media hora de
descanso, en una playa, en la terraza de una café, lo vefa abrir este libro, una
edicién bilingiie, y continuar leyendo»*. Comenta Pinguet que esto le sorprendid,
porque le parecia mds propio de un filésofo descifrar a Husserl o Hegel, por la
dificultad de los conceptos y también porque Nietzsche era todavia desconocido y
habia sido utilizado por el nazismo, pero Bataille «ya en 1945, habia denunciado
esta amalgama. Luego, en 1950, aparecié publicado el Nietzsche de Jaspers»®.
En sintesis, el afo 1953 fue crucial, porque con el descubrimiento de Nietzsche,
terminaron los afios de aprendizaje, pero «para 1953, el eje de un proyecto global
estaba tomando forma»“ en el cual no era esencial escribir sobre Nietzsche «sino
seguir sus indicaciones, aventurarse a la imitacién [émulation]*!.

Volvamos a esos dos nombres fundamentales, Blanchot y Bataille. Ambos
representan, junto al de Nietzsche, ese «afuera» de la filosoffa institucional, una
lectura que impacta en Foucault, a pesar de que no participen en su proceso
institucional de formacién académica en filosoffa y psicologia®. Por ello,
Foucault declara en 1978, «Nietzsche, Blanchot y Bataille son los autores que
me permitieron liberarme de quienes dominaron mi formacién universitaria a
comienzos de la década de los 50: Hegel y la fenomenologfa»®. Precisamente, lo
que la universidad mejor podia ofrecer después del desastre de la Segunda Guerra
Mundial era un hegelianismo marcado generacionalmente por Wahl e Hyppolite,
«fuertemente penetrado por la fenomenologia y el existencialismo y con un énfasis

37 Sobre Jean Barraqué y Foucault y su mutuo entusiasmo por Nietzsche, Ver ELDEN, Stuart. 7he early Foucault.
Polity Press, Cambridge, 2021, 123-125.

38 PINGUET, Maurice. «Les années d’apprentissage». En Le Débat, N° 41, N4, 1986, Paris, 130.

39 PINGUET, Maurice. «Les années d’apprentissage», 130. Pinguet se refiere a la publicacién en francés del libro de
Jaspers. JASPERS, Karl. Nietzsche. Introduction i sa philosophie. Lettre-Préface de Jean Wahl. Gallimard, Paris, 1950.
40 PINGUET, Maurice. «Les années d’apprentissage», 130.

41 PINGUET, Maurice. «Les années d’apprentissage», 130. Quizd por eso, afios después, Foucault declarard «soy
simplemente nietzscheano e intento ver, en la medida de lo posible y sobre un cierto nimero de puntos, con la ayuda
de los textos de Nietzsche —pero también con tesis antinietzscheanas (jque son a pesar de todo nietzscheanas!)—, lo que
se puede hacer en tal o cual campo. No busco ninguna otra cosa, pero esto lo busco verdaderamenter. FOUCAULT,
Michel. «El retorno de la moral», 388.

42 «El descubrimiento de Nietzsche se produjo fuera de la universidad». FOUCAULT, Michel. «El libro como

experiencia. Conversacién con Michel Foucault». En La inquietud por la verdad. Escritos sobre la sexualidad y el sujeto,

Siglo XXI editores, Buenos Aires, 2013, 43.
43 FOUCAULT, Michel. «El libro como experiencia. Conversacién con Michel Foucault, 41.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



46 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

en la conciencia desdichada»*’. Ademds, tanto en ese espacio institucional de
formacién como por fuera de él, el dominio del existencialismo sartreano y su
filosoffa del sujeto era lo que estaba en boga. Asi, sus «elecciones maduraron en ese
panorama intelectual: por una parte, no ser historiador de la filosofia como mis
profesores, y, por otra, buscar algo totalmente diferente del existencialismo. Y ese
algo fue la lectura de Bataille y Blanchot y, a través de ellos, de Nietzsche»®.
Blanchot podria representar un camino directo a Nietzsche. Si bien, sus textos
mds importantes son posteriores al curso en cuestién®, no hay que olvidar que, a
inicios de los anos 40, ya habia escrito algunos textos sobre Nietzsche. En el Journal
des débats y en Faux pas (1943) —que recoge algunos de estos textos— Blanchot
referencia y comenta, a propdsito de obras y escritores, a Nietzsche y sus libros. Los
intereses de Blanchot remitian a la funcién de la literatura y del escritor en el campo
social e histérico y Nietzsche le permite pensar ya no dentro de un marco dialéctico
hegeliano, sino desde el pensamiento dela contradiccidén que, con su cardcter agénico,
nos permite comprender el para qué de la literatura y el escritor. Para él serd clave la
lectura de L'Expérience intérieure de Bataille a luz de Nietzsche, en Faux pas”. Alli nos
dice Blanchot que, cuando leamos el libro de Bataille, sentiremos el mismo frio que
sentimos en el momento del Gran Mediodia, aquel de la claridad mds temible. Es el
momento que, tras el hundimiento de la verdad que nos protegia y que a pesar de
que nos encontramos con un sol que nos calcina, no es mis que el reflejo de nuestra
desnudez®. Sin embargo, serd en el articulo «Du cote de Nietzsche» de 1945-1946 y
recogido en La part du fen®, donde Blanchot, a propésito de la publicacién del libro
Le drame de l'humanisme athée de Henri de Lubac —el cual contiene algunos andlisis
sobre el ateismo en Nietzsche— apostard por una reflexién que valora de manera
fundamental la afirmacién nietzscheana «Dios ha muerto». Su fuerza no radica en
ser una afirmacion de cualidades literarias, sino que el dictum nietzscheano convoca
a la afirmacién de una fuerza contradictoria y desconocida para nosotros. «Dios ha
muerto es una tarea y una tarea que no tiene fin»’. Lo sustancial serd reconocer la
fuerza de la contradiccién en el pensamiento de Nietzsche. El ateismo de Nietzsche
muestra la necesidad de pensar contradictoriamente y asumir la contradiccidn para
la vida. Por esto, Blanchot sefialard que «Jaspers lo ha demostrado, como algiin

44 FOUCAULT, Michel. «El libro como experiencia. Conversacién con Michel Foucault», 41. La referencia es a Le
malheur de la conscience dans la philosophie de Hegel de Jean Wahl, libro de 1929, con una segunda edicién en 1951,
publicada por Presses Universitaires de France, Paris.

45 FOUCAULT, Michel. «El libro como experiencia. Conversacién con Michel Foucault», 41.

46 Nos referimos a los articulos publicados en La Nouvelle Nouvelle Revue frangaise y recogidos en el capitulo «VI.
Reflexiones sobre el Nihilismo» en La conversacién infinita (1969). El capitulo contiene «Nietzsche, aujourd’hui»
originarimente en el N°G8, agosto 1958, 284-295; «Passage de la ligne» en el N°69, septiembre 1958, 468-479 y
«Nietzsche et I'écriture fragmentaire» publicado en dos partes en el N° 168, diciembre de 1966, 967-983 y N°169,
enero 1967, 19-32.

47 Ver, BLANCHOT, Maurice. Falsos Pasos. Pre-Textos, Valencia, 1977, 45-49.

48 BLANCHOT, Maurice. Falsos Pasos, 45.

49 En LArche, Ne 12, diciembre 1945-enero 1946, pp. 103-112. BLANCHOT, Maurice. «Del lado de Nietzsche».
En La parte del fuego. Arena libros, Madrid, 2007, 257-267.

50 BLANCHOT, Maurice. «Del lado de Nietzsche», 261.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 47

comentarista antes de él: toda interpretacion de Nietzsche serd errénea si no busca
las contradicciones. Contradecirse es el movimiento esencial de ese pensamiento»’!.
As, en estas primeras referencias blanchotianas de Nietzsche, podemos advertir una
cuestion central que serd capital para la lectura que Foucault hard de Nietzsche. La
importancia y defensa de un pensamiento contradictorio, su valor filoséfico frente
al deseo de unidad y de sistema, por ejemplo, del Hegel francés de los 40. Hay en
Blanchot un esfuerzo por pensar a Nietzsche desde la contradiccién —mds tarde lo
hard desde lo fragmentario— que Foucault rescatard. Este rescate de la contradiccidn,
de la muerte de Dios como acontecimiento afirmativo, de poner en relacién la
experiencia interior de Bataille con la experiencia del pensamiento de Nietzsche, es
lo que nos permitard comprender, quizd, ese camino que Foucault nos indica: haber
leido a Bataille y a Nietzsche gracias a Blanchot.

Y es precisamente ese aspecto de rescate de la contradiccién y de un pensamiento
antihegeliano el que representard Bataille dentro de la recepcién francesa de
Nietzsche en los anos 30 y 40. Douglas Smith plantea que la filosoffa francesa ha
sido primero, desde los afios 30, un pensar con Hegel y Heidegger, pero también
un contra Hegel y contra Heidegger. Es en este movimiento de critica, en donde
la recepcién de Nietzsche jugaria un papel fundamental®?. Mds alld de estar o no
de acuerdo con esta tesis, ella nos sirve para comprender el impacto que provoca
la lectura de Bataille en esta primera etapa del pensamiento de Foucault. Smith
plantea que tanto Bataille como Lefebvre representarian un pensamiento que, si
bien ha sido formada académicamente en el pensamiento de Hegel a partir de los
maestros Koyeve e Hyppolite, se los debe comprender precisamente en su gesto
antihegeliano que permita pensarlo no como sistema, no como dialéctica, sino
precisamente como contradiccién y potencia creadora®. Esto implica abrirse a cierta
lectura heideggeriana que serd clave en la recepcion de Nietzsche en los afios 60 y 70.
Sin embargo, estas lecturas maduraran en concepciones que también serdn lecturas
antiheideggerianas. Asi, Smith plantea que, frente una «interpretacién de derechas»
—como Drieu La Rochelle— que enfatiza el concepto de Voluntad de Poder y sus
implicaciones éticas, la interpretacion antifascista como las de Lefebrvre y Bataille
ponen una mayor atencién en la idea de Eterno Retorno, intentando comprender el
lugar de Nietzsche en la historia de la filosoffa™. Asi, Bataille y su voluntad de suerte

51 BLANCHOT, Maurice. «Del lado de Nietzsche», 261.

52 SMITH, Douglas. Transvaluations: Nietzsche en France 1872-1972, 7-8.

53 SMITH, Douglas. Transvaluations: Nietzsche en France 1872-1972, 68-101.

54 Lo que supone transitar desde el énfasis en las moralidades del amo y del esclavo (primer tratado de La Genealogia
de la moral) hacia una «inversién del platonismo» en Cémo el “mundo verdadero” acabé convirtiéndose en una fibula
—Historia de un error (en El Crepiisculo de los idolos). Quizé aqui adquiera sentido esta afirmacién de Foucault a Daniel
Defert: «Estoy leyendo atentamente/lagarteando/descifrando [Je lizarde] a Nietzsche; Creo que estoy empezando a
ver por qué su trabajo siempre me fasciné. Una morfologia de la voluntad de saber en la civilizacién europea que
dejamos de lado en favor de un andlisis de la voluntad de poder». FOUCAULT, Michel. Lecciones sobre la voluntad de
saber. Curso en el Collége de France (1970-1971), «Situacién del curso», FCE, Buenos Aires, 2012, 295. (La expresién
«fe lizarde Nietzsche» puede interpretarse como «yo leo ocioso, como una lagartija al sol de verano leo a Nietzsche»).
Horacio Pons traduce este pasaje como «Holgazaneo con Nietzsche».

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



48 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

o azar y Lefebvre y su intento por unir a Marx y Nietzsche como criticos sociales,
serdn claves para concebir a Nietzsche como una potencia de pensamiento externa
a la universidad, no institucional y que le permitird a Foucault enfrentarse a sus
maestros y profesores, a Sartre y a un hegelianismo existencialista.

Sin embargo, «es probable que, si no hubiera leido a Heidegger, no habria
leido a Nietzsche. Habifa intentado leer a Nietzsche en los anos cincuenta, jpero
Nietzsche por si sélo no me decia nada! Mientras que Nietzsche y Heidegger, jeso si
que produjo el impacto filoséficol»*. Esta declaracion retrospectiva introduce una
variante en el relato que Foucault reconstruye sobre su encuentro con Nietzsche.
La lectura de Blanchot y Bataille —que provoca ese encuentro con Nietzsche en el
verano de 1953— representaria el por qué ha leido a Nietzsche, pero no explicaria
el impacto propiamente filosdfico de ese encuentro. Blanchot y Bataille estdn mds
cerca de una experiencia de lectura, vital, mientras que la lectura junto a Heidegger
implica reconocer y valorar a Nietzsche como parte de la historia de la filosoffa,
cuestién que solo la lectura de Heidegger podia entregarle. El conocimiento de la
filosofia de Heidegger proviene de instancias institucionales asociadas, al menos,
a dos grandes nombres responsables de la recepcion francesa de Heidegger:
Jean Beaufret y Jean Wahl. Beaufret fue su profesor en la ENS y su nombre es
fundamental para comprender la importancia de Heidegger para el pensamiento
francés. Receptor de la famosa Carta sobre el humanismo, publica en cuatro
voltimenes un gran estudio de la filosoffa de Heidegger *. Si bien no imparte
cursos especificamente sobre Heidegger, expone en esas clases la interpretacion
heideggeriana de los grandes fildsofos de la historia de la filosoffa, lo que es de
suma importancia para el Foucault de los 50 y 60%. Pero, Wahl fue mucho mis
importante para la formacién filoséfica de Foucault. Profesor en la Sorbonne, que
durante los afios 40 y 50, ensenia Platdn, Hegel, Nietzsche y Heidegger. Foucault
probablemente asistié al curso de 1946 sobre Ser y Tiempo™ y sobre los andlisis
de Heidegger sobre Kant; en 1950 sobre la «idea de ser en Heidegger»; y otro, de
finales de 1951 sobre el «pensamiento de Heidegger» y la «poesia en Hélderliny®.
También accedid a los apuntes de los estudiantes de otros cursos. Las clases de Wahl
sobre Heidegger trataban sobre los textos publicados hasta esa fecha y cursos de los
afios 20 y 30 —apuntes a los cuales tuvo acceso. En cierta medida, sus cursos eran
«comentarios de los cursos» de Heidegger. Un aporte fundamental de Wahl respecto
de Heidegger es que da a conocer textos que aun no estaban traducidos al francés

55 FOUCAULT, Michel. «El retorno de la moral». En Obras Esenciales 3, 388.

56 Ver, BEAUFRET, Jean. Dialogue avec Heidegger. Les éditions de Minuit, Paris. V.1 La philosophie grecque (1973);
V.2 Philosophie moderne (1973); V.3 Approche de Heidegger (1974); V.4 Le chemin de Heidegger (1985).

57 Tampoco debemos olvidar, segiin Derrida, que Heidegger tuvo esa importante presencia en el ENS gracias a un
tercer Jean: Hyppolite. Ver ELDEN, Stuart. The early Foucault, 8-9.

58 Esto contrasta con la afirmacién posterior de Foucault: «No conozco suficientemente a Heidegger y practicamente

no conozco Ser y tiempor. FOUCAULT, Michel. «El retorno de la moral», 388.
59 Ver ELDEN, Stuart. 7he early Foucault, 9.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 49

e incluso ni siquiera publicados en alemdn®. Sin embargo, el gran aporte de Wahl
al tema que nos convoca es que da a conocer en Francia el libro de Jaspers sobre
Nietzsche, tan importante para Blanchot, Bataille y por supuesto para Foucault en
el curso sobre La cuestién antropoldgica, primero con una resefia en Acéphale®™ y
luego con la carta-prefacio a la traduccién francesa del libro en 1950

4. Nietzsche y el fin de la antropologia

En el breve recorrido que hemos realizado, hemos intentado dar cuenta, por una
parte, de la recepcion del pensamiento de Nietzsche en Francia y, por otra, cudles
han sido las fuentes de la lectura foucaultiana de Nietzsche en los 50, las que se
concentran especialmente en estos tres nombres —Blanchot, Bataille y Heidegger—.
Sin embargo, en el curso de 1954-1955 no vemos una interpretacién de Nietzsche
asociada a estos tres autores, sino que las fuentes del curso —su «aparato criticor—
remiten a cuatro autores que estdn sobre su mesa de trabajo: Jaspers, Kaufmann,
Lowith y Vuillemin®. La importancia de estos textos, ademds de las citas de
Nietzsche que extrae de ellos y utiliza en el curso®, no radica en que Foucault se
adhiera a sus diversas tesis, sino en que en ellos el nombre de Nietzsche estd inserto
en la historia de la filosoffa, quizd por primera vez de manera menos discutida y
resistida, cuestién que al mismo tiempo le permite a Foucault iniciar un ejercicio
que serd permanente en su filosoffa: presentar a Nietzsche, en tanto filésofo capaz
de radicalizar la critica a la historia de la filosoffa, como una herramienta con la
cual pensar el presente®. En este curso, intentard, desde una particular 6ptica,
«usar» la filosofia de Nietzsche como un pensamiento radicalmente critico de la
filosofia y su modulacién moderna —la antropologia—, presentdndolo al mismo
tiempo como posibilidad de superacién de esta.

El curso, recuperado de un manuscrito titulado Conocimiento del hombre
y reflexion Trascendental®, tiene la peculiaridad de que es uno de los pocos en

60 Para conocer la importancia de Wahl en la recepcién de Heidegger en Francia ver, JANICAUD, Dominique.
Heidegger in France, Indiana University Press, 2015, 89-92.

61 WAHL, Jean. «Nietzsche y la muerte de Dios. Nota a propésito del “Nietzsche” de Jaspers», en BATAILLE,
Georges et al. Acéphale. Arena Libros, Madrid, 2015, s/n.

62 JASPERS, Karl. Nietzsche. Introduction a sa philosophie. Lettre-préface de Jean Wahl, I-IV.

63 Referimos la traduccion al castellano de: JASPERS, Karl, Nietzsche. Introduccién a la comprension de su filosofar.
Sudamericana, Buenos Aires, 1963 y LOWITH, Karl, De Hegel a Nietzsche. La quiebra revolucionaria del pensamiento
en el siglo XIX. Marx y Kierkegaard. Sudamericana, Buenos Aires, 1968. Ver, ademds, KAUFMANN, Walter A,
Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton University Press, New Jersey, 1950 y VUILLEMIN, Jules,
“Nietzsche aujourd’hui”. En Les Temps Modernes, 1951 (2° trim.), 1921-1954. Este tltimo es una resefia de tres textos
anteriores, junto con una presentacién de la interpretacién heideggeriana de Nietzsche.

64 El aparato de citas de Nietzsche que Foucault utiliza remite a diversas fuentes: K. Jaspers, C. Richter, Ch. Andler
y las traducciones de Geneviéve Bianquis, Henri Albert, Marnorld y Morland. Finalmente, hay algunas citas de
Heidegger, ya sea de ediciones en alemdn o recientemente traducidas en esos afos.

65 Por ejemplo, a propésito de la publicacién de textos inéditos, para Foucault en El discurso filoséfico de 1966,
Nietzsche representard una segunda mutacién del discurso filoséfico, descomponiéndolo y generando un nuevo
régimen del discurso. Ver, FOUCAULT, Michel. £/ discurso filosdfico. Siglo XXI, Buenos Aires, 2025, 181-218.

66 Que se encuentra en la BNE Fonds Foucault, cote NAF 28730, Boite 46, dossier 1.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



50 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

que Foucault realiza un andlisis de las tesis de autores que pertenecen a lo que
llamarfamos la disciplina y el canon filoséfico, precisamente porque su trabajo
posterior, especialmente en el Colleége, consistird en realizar una mirada sobre la
misma, pero en didlogo con otros saberes. El curso ha sido organizado por los
editores en tres momentos fundamentales. El primero trata sobre la «<imposibilidad»
de la antropologfa, analizando especialmente a Descartes y Malebranche y la
transicién que representa Kant; el segundo se ocupa de la antropologfa como
«realizacién de la critica», donde se analiza a Hegel, Feuerbach, Dilthey y Marx;
y el tercero trata sobre el «fin» de la antropologia y estd dedicado integramente
a Nietzsche. En este dltimo apartado, el mds extenso, Foucault intenta mostrar
cémo Nietzsche y sus ideas representan, en la historia de la filosofia, el <momento»
de superacién de la antropologia, entendida como ese saber que piensa al hombre
anudado con su verdad y la verdad en relacidon con el hombre.

La antropologia habfa representado la realizacién de la critica, la supresién de
la metafisica y el fin de la filosofia al reivindicar, potenciar y efectuar la esencia
del hombre. Sin embargo, para Foucault, estas reflexiones sobre el conocimiento
del hombre y su realizacién antropolégica, dejaban un espacio oculto: los aspectos
materiales y vitales del hombre. Asf, entra en escena la reflexion sobre la existencia
natural del hombre, pero ya no como naturaleza infinita o creacién divina ni como
fenémeno, sino como evolucionismo. Es esta la gran mutacién o revolucién, porque
«Nietzsche y Freud comparan el evolucionismo con la revolucién copernicana»®.
Es decir, si a partir de la fisica de Isaac Newton fue posible el pensamiento critico
de Kant, serd la biologia de Charles Darwin la que permitird operar la critica
freudiana y nietzscheana del hombre, en la medida en que ahora la critica de la
verdad, como critica de las ilusiones y del error, reemplazard lo que ha sido una
reflexién sobre el hombre como critica del conocimiento. Asi, el evolucionismo
y la biologfa de Darwin habrian permitido deshacer ese anudamiento, esa
implicacién entre verdad y hombre, pues el filo de la critica de Nietzsche ya no se
dirige a la razén trascendental como condicién de posibilidad, sino al hombre en
su existencia natural, es decir, la critica ya no recae en la conciencia o en la razén
del hombre, sino en el hombre como existencia natural. Por eso, con Nietzsche, ya
no se criticardn «los suefios de un visionario sino la enfermedad de un pastor»®.

A partir de esta valoracién del evolucionismo darwiniano, la critica nietzscheana
se desplegara contra el concepto de verdad. Nietzsche atacard el «prejuicio» de los
filésofos que han creido que la verdad es mds valiosa que la mentira o el error.
Por el contrario, los fildsofos han sido engafiados no por el error, sino por la
verdad misma, dado que ese prejuicio —la verdad por sobre el error, la verdad por

67 FOUCAULT, Michel, La cuestion antropolégica, 182. Aqui, la referencia al prefacio de la primera edicién de 1950
del libro de Kaufmann es evidente «... and it is suggested that he [Nietzsche] was not a Darwinist, but only aroused
from his dogmatic slumber by Darwin, much as Kant was a century earlier by Hume», ver KAUFMANN, Walter A.
Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton University Press, New Jersey, 1968 (32 ed.), XTII.

68 FOUCAULT, Michel, La cuestién antropolégica, 183.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 51

sobre la apariencia— no ha sido cuestionado. Mas bien, todo el saber filoséfico
se ha fundado en dicho prejuicio, convirtiendo a la filosoffa en una comedia de
defensores de la verdad. Esta es la tragedia de la filosoffa y de los griegos, creer
en algo que no es mds que un prejuicio. Por esto, es necesario retornar al fondo
dionisiaco del pueblo griego, volver a esa profundidad trégica, mds primitiva
que la verdad misma®. Este es el impulso filoséfico del joven Nietzsche y que
transformard todo preguntar en un liberar la verdad con todas sus contradicciones,
abriendo un espacio critico que desatard la implicacién entre hombre y verdad y la
verdad del hombre, que se constituyé desde Kant y configuré el problema mismo
de la antropologfa. La filosofia ya no puede comenzar con una pregunta sobre si
la verdad es necesaria para el conocimiento o para la accién moral, dmbitos donde
la verdad del hombre se transforma en certezas para el saber y la accidn, sino que
comenzard por la liberacién de la verdad «salto y baile en el espacio donde la
verdad todavia no estd ligada a s{ misma, donde todavia tiene completa libertad
para el error, la mentira, el idolo»”. Esta singularidad y radicalidad del gesto
critico nietzscheano significard asumir que ya no poseemos la verdad. Y debemos
vivir esa certeza, aunque ello implique que el hombre y la humanidad perezcan.

Segin la interpretacién foucaultiana, la potencia de esta critica de la verdad
—y de su lazo indisoluble con el hombre—, junto con la necesidad de volver a ese
fondo trégico que la filosofia perdid, supone rescatar la fuerza de la animalidad y
del instinto. El evolucionismo propiamente nietzscheano no es un progreso hacia
lo mejor, sino que es la prueba del devenir, de la fluidez de todo lo que es, de la
ausencia de divisién o diferencia entre el hombre y el animal. En este sentido,
el evolucionismo y la fluidizacién de la esencia del hombre nos hace evidente la
muerte del hombre: animal racional no significa ser vivo dotado de razdn, sino que
bestia; el hombre no puede otorgarse a si mismo un cardcter absoluto ni eterno;
y, producto de esa fluidez, el hombre solo puede superado porque él mismo es ese
devenir. Este evolucionismo es el camino adecuado para una auténtica filosofia,
que devuelve al hombre a su origen, ligindolo a su fondo animal y con ello
liberdndolo de una relacién con una esencia, una verdad que lo defina.

Por otra parte, junto con el evolucionismo, esta valoracién de ese fondo
animal implica la apuesta por una verdad anterior a la conciencia, facultad que
la antropologia ha definido como esencial en el hombre, por lo que ahora la
pregunta filos6fica originaria se transformard en un andlisis psicolégico, motivo
por el cual la psicologia debe convertirse nuevamente en la reina de las ciencias’.

69 FOUCAULT, Michel, La cuestién antropolégica, 184.

70 FOUCAULT, Michel, La cuestién antropolégica, 186.

71 «Toda la psicologia se ha quedado atascada hasta ahora en prejuicios y temores morales: no se ha arriesgado a las
profundidades. Concebirla, como yo la concibo, como morfologia y doctrina de la evolucion de la voluntad de poder
— esto no lo ha rozado nadie ni siquiera en sus pensamientos (...) Nunca a intrépidos viajeros y aventureros se les
ha abierto un mundo mis profindo de descubrimientos: y el psicélogo que «ofrece un sacrificio» asi —o se trata del
sacrifizio dell'intelletto, jal contrario!— podr4 al menos exigir que la psicologia vuelva a ser reconocida como sefiora de
las ciencias, a cuyo servicio y preparacién se ponen las demds ciencias. Pues de ahora en adelante la psicologfa vuelve
a ser el camino que conduce a los problemas fundamentales». NIETZSCHE, Friedrich. Ms alli del bien y del mal,

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



52 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

Foucault contrapone, a partir de su interpretacion de algunos textos de Nietzsche,
una «psicologfa de los psic6logos» —que serfa imitacion de una psicologfa cientifica
y el lugar de todos los errores ¢ ilusiones del hombre sobre si mismo— con una
verdadera psicologfa que serd «interpretacion y su método serd filolégico»”. Esta
psicologia nietzscheana se basa en el trabajo critico de Nietzsche que denuncia
cémo el hombre se ha dado a si mismo un alma, cémo ha pretendido reflejarse
en una Unica conciencia y cémo, a través de la supersticion, ha creido poseer
una voluntad transparente a las acciones que realiza. De este modo, segtin la
interpretacion foucaultiana, las potencias criticas que se enfrentan a la modulacién
antropoldgica de la filosoffa moderna estarfan en el pensamiento nietzscheano, que
intenta recuperar el auténtico sentido de la actividad y conocimiento psicolégico:
denunciar el alma del hombre como resultado de unas valoraciones morales y
cristianas de la vida. En este sentido, toda la filosoffa de Nietzsche, a partir de
1885 con Mds alld del bien y del mal, puede ser comprendida desde esta nocién
de psicologia: La genealogia de la moral como andlisis psicol6gico del cristianismo,
de la conciencia y del ideal ascético; E/ caso Wagner como «caso» psicolégico,
el Anticristo como denuncia del alma cristiana o Ecce homo como superacion
y transvaloracién de la decadencia. En estos textos, la critica se centrard en los
prejuicios filoséficos y antropoldgicos: sobrevaloracién de la conciencia; creencia
en la voluntad como causa de los actos; la ficcién del «yo pienso»; el pensamiento
como forma imaginaria de la interioridad. Todo esto tendrd su punto mds alto en
la denuncia nietzscheana de la filosofia y la metafisica como errores del lenguaje’.

De este modo, la filosoffa de Nietzsche es una psicologia histérica del lenguaje,
en cuanto gramdtica que, por ejemplo, en E/ crepiisculo de los idolos se traduce
en la denuncia de los errores gramaticales de la filosoffa y de la metafisica como
negacién del devenir. Asi, se desenmascara la ficcién de una verdad trascendente
y la necesidad de volver al instinto para restituir el verdadero fundamento de la
voluntad, declarando con ello el fin de una filosoffa que ha unido verdad con
virtud, conocimiento con virtud, es decir, hay que certificar el fin de la filosofia
occidental que desde Sdcrates y Platén ha definido al conocimiento como acceso a
la verdad, y con ello el ideal de una vida virtuosa, creyendo en la presencia estable
y sélida de la verdad’®. Por el contrario, el conocer nietzscheano es negacién, y
refutacién, del conocimiento absoluto como condicién y desaparicién de la vida:
«perecer por el conocimiento absoluto podria formar parte del fundamento del

23, en Obras Completas, Volumen IV, Tecnos, Madrid, 2016, 312-313.

72 FOUCAULT, Michel, La cuestion antropoldgica, 193.

73 «Un guantum de fuerza no es sino un guantum tal de pulsién, de voluntad, de accién — mejor dicho, no es mds
que la propia pulsién, voluntad, accién, y si llega a parecer otra cosa es solo porque nos engafia, seductor, el lenguaje
(y los errores bésicos de la razén, en ¢l petrificados), que entiende y malentiende que toda accién viene causada por un
actor, por un “sujeto”». NIETZSCHE, Friedrich. La genealogia de la moral, primer tratado, 13, en Obras Completas,
Volumen IV, Tecnos, Madrid, 2016, 475.

74 «Cada psicologia del conocimiento consiste en ese deslizamiento de la apertura a la verdad a la presencia de la
verdad». FOUCAULT, Michel, La cuestion antropolégica, 200.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 53

sen”>. Y la psicologia debe liberar al hombre del mito del conocimiento absoluto,
redescubriendo el fundamento del ser.

En este contexto critico de la verdad —una verdad que ha sido valorada como el
sentido y la finalidad de toda la tradicién filoséfica— abre camino a Dioniso fildsofo,
pues este representa la subversién de la nocion de naturaleza, una naturaleza que
en la modernidad y la antropologia se constituyé como naturaleza humana, como
esencia. Por eso, la critica y la necesidad del retorno a la naturaleza —que es, en
cierta medida, todo el sentido del ejercicio genealdgico nietzscheano— supone
acceder a los limites mismos de la verdad. Por eso, la filosofia de Nietzsche es el
trabajo de un «ser “soterrdneo [subterrdneo]” [Unterirdischen] que horada, excava,
socava»’®, porque durante largo tiempo se ha sido topo. Asi, los pensadores del
subsuelo [Untergriindlichen] son los mds queridos, porque fisgonean y husmean,
«meten la cabeza en la ciénaga» y, por eso, son mucho mds radicales y profundos’.
Para Foucault, ese bajo fondo del pantano representa la nocién de naturaleza en
el pensamiento de Nietzsche, esto es, como trasfondo de todo fundamento y, con
ella, se abre una metafisica mds profunda, que posibilita hacer una critica «del
hombre, de los valores y del mundo»’®. Esta metafisica mds profunda, la metafisica
de la verdad, debe ser concebida no como fundamento o causa, sino como fondo
abismal, porque la verdad es mds profunda que la apariencia, por lo que ya no
debemos creer en una verdad del otro mundo, como metafisica de la verdad
ideal, platdnica, sino que es apertura a la posibilidad de liberar el pensamiento
del ser hacia el no-ser, hacia la contradiccién. La verdad es prejuicio, error, ficcidn,
pero también desafio, intensidad, contradicciéon pura. En este sentido, Foucault
comprenderd que la apuesta filoséfica de Nietzsche, a la luz de las interpretaciones
de Jaspers y Heidegger, es metafisica’”®, pero serd una apuesta asentada en Dioniso,
una auténtica metafisica que la tradicién oculté e interpreté de una determinada
manera. El filésofo debe hundirse en la noche para acceder a la verdad donde el
error es su condicién. Por ello, necesitamos una metafisica de la verdad entendida
como un viaje ascéticamente dionisiaco, espiritual.

Segtin Foucault, esa metafisica de la verdad tiene tres caracteristicas: dado que
el fundamento del ser, el fondo dionisiaco, se niega al conocimiento, solo cabe
que el conocimiento sea centelleo o parpadeo de multiples interpretaciones, de
perspectivas. En segundo término, la verdad se manifiesta como destello, rayo,
relimpago que se exalta en la noche y, al mismo tiempo, se suprime en ella, por

75 Citado en FOUCAULT, Michel, La cuestion antropolégica, 201. La cita de Nietzsche es la siguiente: «Algo
podria ser verdadero: aunque fuese perjudicial y peligroso en grado sumo; es mds, podria formar parte del cardcter
fundamental de la existencia el que uno termine sucumbiendo a causa de su conocimiento total». NIETZSCHE,
Friedrich. Ms alld del bien y del mal, 39, 323.

76 NIETZSCHE, Friedrich. Aurora, prélogo, 1, en Obras Completas, Volumen I, Tecnos, Madrid, 2014, 483- 484.
77 NIETZSCHE, Friedrich. Aurora, 446, 655.

78 FOUCAULT, Michel, La cuestién antropolégica, 204.

79 Para Jaspers, Nietzsche pertenece el 4émbito de la experiencia cristiana y, para Heidegger, pertenecerd a la metafisica
como su consumacién. Ver, FOUCAULT, Michel, La cuestion antropoldgica, 221-245.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



54 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

lo que la noche serd condicién y colapso de la verdad, consumacién y derrota del
pensamiento. Finalmente, el ser se manifiesta como mediodfa del ser, como ascesis
filoséfica sostenida por un pensar que no es «voluntad de verdad», sino apuesta
por la apariencia, admiracién de la apariencia, familiaridad con la soledad del ser,
verticalidad de la vida en ese mediodia sin sombras, coraje de la verdad. Asi, Dioniso
es fildsofo en la medida que vive en las apariencias, pero la filosoffa igual6 apariencia
a error y a falsedad. Pero ahora, el juego de las apariencias, que se restituye en su
aspecto tragico, se exalta en la «luz del ser» no en el movimiento de la vida o, dicho
de otro modo, si lo trigico dionisiaco se rescataba antes como mito, ahora lo hard en
el orden de la metafisica, pero una metafisica en que lo dionisiaco se supera «como
verdad, pero aparece en su aparecer a la luz del ser»™. Por eso, Nietzsche propone una
nueva promesa, no como promesa de una vida nueva sino de nuevas eternidades.

5. Conclusién

En el presente articulo hemos presentado las principales ideas que Foucault
desarrolla en el curso La cuestion antropoldgica sobre Nietzsche. Para su mejor
comprension, hemos intentado contextualizar dicha lectura estableciendo algunas
cuestiones que nos parecen centrales. El curso se ubica cronoldgicamente muy cerca
del descubrimiento de Nietzsche por parte de Foucault, lo cual nos muestra que el
tratamiento que realiza sobre Nietzsche y su intento por establecer la importancia
de su pensamiento y su capacidad renovadora del pensamiento de occidente, radica
en un genuino interés por dar con una clave filoséfica del pensador alemdn. Sin
embargo, podemos advertir que dicha interpretacion no remite a lo que podriamos
denominar lecturas «privadas» de Nietzsche, si por ello queremos denominar su
encuentro por fuera de la academia. Del mismo modo, tampoco aparece una
lectura influenciada por Heidegger, al que Foucault accedié principalmente a
través de Jean Wahl. Mas bien, Heidegger es una de las interpretaciones expuestas
en el curso, pero no necesariamente asumidas en la lectura que Foucault realiza.
Foucault se vale, efectivamente en este curso, de un conjunto de textos sobre
Nietzsche que, en el dmbito intelectual francés, ya circulaban desde finales de los
afios 30. En este sentido, lo que hemos denominado «aparato critico» del curso se
sustenta, fundamentalmente en los libros de Jaspers y Lowith. Es principalmente
en didlogo con este tltimo texto que Foucault disena el curso® vy, respecto de
Jaspers, su libro era el gran texto de interpretacién de la filosoffa de Nietzsche,
hasta la publicacién de las conferencias y cursos de Heidegger®?. El complemento

80 FOUCAULT, Michel, La cuestion antropoldgica, 221.

81 En la situacion del curso, la editora Arianna Sforzinni propone que, quizd, se podria suponer que todo este curso
es una respuesta al texto de Lowith, interpretacién que rechaza por ser reduccionista. Ver FOUCAULT, Michel, La
cuestion antropoldgica, 300-301.

82 En los afios 50 aparecerdn Holzwege y Vortrige und Aufsitze que contenfan textos sobre Nietzsche y solo entre
1958y 1962 la edicién en francés. Esto significa que las pocas referencias bibliogréficas de Heidegger en el curso eran

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 55

con el libro aparecido en 1950 de Kaufmann y la gran resefia de Vuillemin —que da
cuenta de estos mismos libros junto con la interpretacién heideggeriana—, supone
atender a que Foucault trabaja con cierto canon, por asi decirlo, de la docencia
universitaria francesa respecto de Nietzsche. Por ello, en el curso comparece una
interpretacion que, a nuestro juicio, es plausible, cercana de los textos y sentido
de la obra de Nietzsche, pero con limitaciones textuales, ya que no estaba atn
disponible una edicién critica de su obra, pero con una intencién de fondo
crucial: el intento por presentar el pensamiento de Nietzsche no como una obra
marginal, en el sentido de no filos6fica, sino que se arriesga a presentar a Nietzsche
como posibilidad critica de cierre de la antropologia pero, al mismo tiempo, como
posibilidad de salida, de constitucién de una nueva condicién o modulacién
filoséfica. Este esfuerzo con el tiempo, con otras matrices y direcciones, decantard
en las lecturas y usos mds conocidos, pero con mayor rendimiento como, por
ejemplo, en la cuestion de la hermenéutica, del discurso, de la locura, de la
arqueologfa y la genealogia. Pero, insistimos, que en este curso ya hay un primer
intento por pensar a Nietzsche dentro de una historia de la filosoffa, en donde su
obra es efectivamente una posibilidad critica. Asi, la interpretacién foucaultiana,
si bien potencia una metafisica —de la verdad— en Nietzsche, se distingue de la
realizada por Jaspers —que la piensa en dependencia del cristianismo— o de
Heidegger —que la piensa como parte de la metafisica occidental- o del mismo
Lowith, que interpreta el nihilismo y la muerte de Dios como consumacién del
humanismo. Por ello, hay un intento de originalidad en la interpretacién que se
centra en recuperar y retornar al pensamiento trégico dionisiaco. Asi, Nietzsche
se transforma en una posibilidad de «salida» del humanismo y la antropologia,
cuestiones que aparecerdn en Las palabras y las cosas. Del mismo modo, Foucault
volverd sobre la tensidn entre filosofia y tragedia en el primer prélogo a Historia de
la locura, firmada en Hamburgo en 1960 y eliminada de las ediciones posteriores.
Ahf, la posibilidad de realizar una historia de la racionalidad y, por lo tanto, de
una arqueologfa del silencio respecto de la locura, es posibilitada por la estructura
de andlisis nietzscheana, que ensefia que la historia de occidente ha sido posible
por el «rechazo, olvido y caida silenciosa de la tragedia»®. Ademds, la utilizaciéon
de la filosoffa de Nietzsche, como posibilidad de pensar una psicologia de la
psicologfa, es también muy sefiera. En afios posteriores, la cuestion de la locura,
del psicoandlisis o del poder psiquidtrico serdn asuntos fundamentales en Foucault
y aqui parece acceder a la misma preocupacién, pero con relacién a pensar la
posibilidad de que Nietzsche sea la superacién de una psicologia determinista o
cientifica —una ciencia humana*. Del mismo modo, en el énfasis que Foucault

traducidas del alemdn por Foucault.
83 FOUCAULT, Michel, «Prefacio». En Obras esenciales 1, Paidos, Buenos Aires, 1999, 123.

84 En este sentido, vemos en este curso mds presencia del uso de Nietzsche de la Historia de la locura que el de Las
palabras y las cosas.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



56 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

otorga a la biologfa darwiniana y al evolucionismo en Nietzsche®, reconocemos
un germen del interés que adquirird para el propio Foucault, la biologfa, la
historia de la ciencia, la poblacién para asuntos como el biopoder. Finalmente,
la insistencia en la verdad en este curso —«prejuicior, «metafisica», «corajer— nos
lleva necesariamente a aquellas afirmaciones al final de su vida en la que Foucault
advertfa que su problema filoséfico fue siempre la verdad. Por eso, afirmamos que
Nietzsche se transformd, desde el inicio de su trabajo, en una referencia intelectual
y que, tal como lo indicdbamos al inicio, intenté cumplir con éxito el desafio que
Nietzsche exigfa.

85 Otro libro de cabecera de este curso es RICHTER, Claire. Nietzsche et les théories biologiques contemporaines,
Mercure de France, Paris, 1911, del cual Foucault extrac un niimero importante de citas de Nietzsche.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 57

6. Bibliografia

BARZILAY, Aner. «Nietzsche, Ontology and Foucault’s critical Project: To perish
from absolute Knowledge». En Theory, Culture & Society. Special Issue:
Foucault before the Collége de France. Vol. 40 (1-2), 2023, 201-218.

BATAILLE, Georges et al. Acéphale. Arena Libros, Madrid, 2015.
BATAILLE, Georges. Sobre Nietzsche Voluntad de suerte. Taurus, Madrid, 1972.

BIANQUIS, Genevieve. Nietzsche en France. Linfluence de Nietzsche sur la pensé
frangaise. Félix Alcan, Paris.

BLANCHOT, Maurice. «De lado de Nietzsche». En La parte del fuego. Arena
libros, Madrid, 2007, 257-267.

BLANCHOT, Maurice. Falsos Pasos. Pre-Textos, Valencia, 1977, 45-49.

BLANCHOT, Maurice. «Reflexiones sobre el nihilismo». En La conversacién
infinita. Arena libros, Madrid, 2008, 175-220.

BOUDOT, Pierre. Nietzsche et lau-dela de la liberté: Nietzsche et les ecrivains
Sfrangais de 1930 & 1960. Aubier-Montaigne, Paris, 1970.

BOYER, Alain et al. Pourquoi nous ne sommes pas nietzschéens. Grasset, Paris, 1991.

CASTRO, Edgardo. «Los usos de Nietzsche. Foucault y Deleuzer. En Instantes y
azares: Escrituras nietzscheanas, N© 2, 2002, 59-74.

CHAVES, Ernani. «“Nio se pode falar de Nietzsche sem relaciond-lo claramente
a actualidade”. O Nietzsche “francés” na paginas de Zeitschrift Fiir
Sozialforschungy. En Cadernos de Filosofia Alemd, N°16, Jul-Dez
2010, 147-165.

DEFERT, Daniel. «Chronologie». En DE I, Gallimard, Paris, 13-64.
ELDEN, Stuart. 7he early Foucault. Polity Press, Cambridge, 2021.

FOUCAULT, Michel. Defender la sociedad. Curso en el Collége de France (1975-
1976), FCE, Buenos Aires, 2000.

FOUCAULT, Michel. «El libro como experiencia. Conversacién con Michel
Foucaulv. En La inquietud por la verdad. Escritos sobre la sexualidad y
el sujeto, Siglo XXI editores, Buenos Aires, 2013, 33-99.

FOUCAULT, Michel. El gobierno de si y de los otros. Curso en el College de France
(1982-1983), FCE, Buenos Aires, 2009.

FOUCAULT, Michel. El gobierno de si y de los otros II. El coraje de la verdad. Curso
en el Collége de France (1983-1984), FCE, Buenos Aires, 2010.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



58 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

FOUCAULT, Michel. «El retorno de la moraly. En Obras Esenciales 3, Paidos,
Buenos Aires, 1999, 381-391.

FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo». En  Obras
Esenciales 3, Paidos, Buenos Aires, 1999, 307-334.

FOUCAULT, Michel. La cuestion antropolégica. Una historia de la pregunta por el
hombre. Siglo XXI editores, Madrid, 2024.

FOUCAULT, Michel. Lecciones sobre la voluntad de saber. Curso en el Collége de
France (1970-1971), FCE, Buenos Aires, 2012.

FOUCAULT, Michel. Nietzsche. Cours, conférences et travaux, ed Harcourt,
Bernard E., Gallimard/Seuil, Paris, 2024.

FOUCAULT, Michel. «Prefacior. En Obras esenciales 1, Paidos, Buenos Aires,
1999, 121-130.

FOUCAULT, Michel. ;Qué es la critica?, Siglo XXI, Buenos Aires, 2018.

FOUCAULT, Michel. Una lectura de Kant. Introduccion a la Antropologia en
sentido pragmiético. Siglo XXI, Madrid, 2010.

HARCOURT, Bernard E. «Cinco modalidades del uso de Michel Foucault de los
escritos de Nietzsche (1959-1973): critica, epistemoldgica, lingiiistica,
alettrgica y politicas. En Dorsal, Revista de estudios foucaultianos.
Lecturas foucaultianas de Nietzsche, N° 16, 2024, 167-193.

JASPERS, Karl. Nietzsche y el cristianismo. Leviatan, Buenos Aires, 1990.

JASPERS, Karl. Nietzsche. Introduction a sa philosophie. Lettre-préface de Jean
Wahl, Gallimard, Paris, 1950.

JASPERS, Karl. Nietzsche. Introduccion a la comprension de su  filosofar.
Sudamericana, Buenos Aires, 1963.

KAUFMANN, Walter A. Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton
University Press, New Jersey, 1968 (32 ed.).

LE RIDER, Jacques. «Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France».
En Friedrich Nietzsche Oeuvres Vol I. Robert Lafont, Paris, 1993, XI-
CXII.

LE RIDER, Jacques. «Nietzsche, una pasién francesa. Cien afios de recepcién de
Nietzsche en Franciar. En Enrabonar, Vol. 35, 2002, 43-65.

LE RIDER, Jacques. «Un si¢cle de réception francaise de Nietzscher. En
Chroniques Allemandes. 1900-200. Cent ans de regards francais sur
[Allemagne, N°9, 2001, 43-65.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 59

LE RIDER, Jacques. Nietzsche en France. De la fin du XIX siécle eu temps présent.
Presses Universitaires de France, Paris, 1999.

LOPIZ, Pablo. «El joven Foucault, lector de Nietzsche». En CASTRO, Rodrigo
y COLOMBO, Agustin (eds.). Devenir Foucault. Cursos y trabajos
1953-1969. Akal. Madrid, 117-147.

LOWITH, Karl. De Hegel a Nietzsche. La quiebra revolucionaria del pensamiento
en el siglo XIX. Marx y Kierkegaard. Sudamericana, Buenos Aires,
1968.

MILCHMAN, Alan and ROSENBERG, Alan. Foucault and Heidegger. Critical
encounters. University of Minnesota Press, Minneapolis, MN, 2003.

MONTINARI, Mazzino. «La volonté de puissance» n'existe pas. LEclat, Paris, 2001

MUNOZ GONZALEZ, Diana M. (Nietzsche y los filssofos de la diferencia.
En Franciscanum: revista de las ciencias del espiritu. Vol. 55, Ne 159,
2013, 17-56.

NIETZSCHE, Friedrich. Aurora, en Obras Completas, Volumen III, Tecnos,
Madrid, 2014.

NIETZSCHE, Friedrich. Correspondencia I11. Tecnos, Madrid, 2009.

NIETZSCHE, Friedrich. La genealogia de la moral, en Obras Completas, Volumen
1V, Tecnos, Madrid, 2016.

NIETZSCHE, Friedrich. Miis alld del bien y del mal, en Obras Completas, Volumen
1V, Tecnos, Madrid, 2016.

PINGUET, Maurice. «Les années d’apprentissage». En Le Débat, N° 41, No4,
19806, Paris, 122-131.

PINTO, Louis. «Los sobrinos de Zaratustra. Vanguardismo, izquierdismo y
posmodernismo». En Sociologia histérica. Sociologia de la produccion
intelectual en Espana y Francia, N°2, 2003, 55-71.

PINTO, Louis. Les neveux de Zarathoustra. La réception de Nietzsche en France.
Seuil, Paris, 1995.

RICHTER, Claire. Nietzsche et les théories biologiques contemporaines. Mercure de
France, Paris, 1911.

ROSENBERG, Alan; WESTFALL, Joseph (eds). Foucault and Nietzsche: a critical

encounter. Bloomsbury Academic, London, 2018.

SAZBON, José. «Aspectos de la recepcién temprana de Nietzsche en Francia». En
Prismas, Revista de bistoria intelectual, N°5, 2001, 9-33.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Namero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



60 BERRIOS GUAJARDO, Victor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»

SFORZINI, Arianna. «Foucault and the History of Anthropology: Man, before
the “Death of man”». En Theory, Culture & Society. Special Issue:
Foucault before the Collége de France. Vol. 40 (1-2), 2023, 37-56.

SLUGA, Hans. «“I am simply a Nietzschean”™. En O’LEARY, Timothy and
FALZON, Christopher (Eds.). Foucault and Philosophy. Wiley-
Blackwell, Malden, 2010, 36-59.

SLUGA, Hans. «Foucaults encounter with Heidegger and Nietzsche». En
GUTTING, Gary (ed.). The Cambridge Companion to Foucault.
Cambridge University Press, Cambridge, 2005, 210-239.

SMITH, Douglas. Transvaluations: Nietzsche en France 1872-1972. Oxford
University Press, Oxford, 1996.

STASZAK, Anne. «Sociologie de la réception de Nietzsche en France». En LAnnée
sociologique, Vol. 48, N°2, 1998, 365-384.

VV. AA., Nietzsche VII colloque 4-8 Jiller 1964. En Cahiers de Royaumont
Philosophie No V1. Les Editions de Minuit, Paris, 1968.

VERBAERE, Laure. «Lhistoire de la réception de Nietzsche en France. Bilan
critique». En Revue de Litterature Comparée, Apr-Jun 2003, 225-233.

VUILLEMIN, Jules. «Nietzsche aujourd’hui». En Les Temps Modernes, 1951 (2°
trim.), 1921-1954.

WAHL, Jean. «Le Nietzsche de Jaspers». En Recherches Philosophiques, N°© 6, 1937,
346-362.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutimero 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519



