
Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18067533
[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

La lectura foucaultiana de Nietzsche en 
La cuestión antropológica

Foucault’s reading of Nietzsche in The 
Anthropological Question 

Víctor Berríos Guajardo
Universidad Complutense de Madrid, España

ORCID: 0000-0002-1872-9604
vberrios@ucm.es

Resumen:  El presente artículo tiene como 
objetivo presentar la «primera» lectura que 
Foucault hace sobre Nietzsche en el curso 
La cuestión antropológica. Con ese fin, se 
despliegan tres momentos centrales: en 
primer lugar, se hace un recorrido general 
de la presencia de Nietzsche en los diversos 
momentos del trabajo foucaultiano; 
en segundo término, se exponen tanto 
la historia de la recepción francesa de 
Nietzsche como el contexto biográfico 
e intelectual del propio Foucault dentro 
del cual acontece esta juvenil lectura; 
finalmente, se presentan, en términos 
generales, las hipótesis y argumentos que 
Foucault desarrolla sobre el pensamiento 
de Nietzsche en la tercera parte del curso.

Palabras clave: Foucault; Nietzsche; 
antropología; recepción francesa de 
Nietzsche.

Abstract: This article aims to present 
Foucault’s “first” reading of Nietzsche 
in the course “The Anthropological 
Question.” To this end, three central points 
are explored: first, a general overview of 
Nietzsche’s presence in the various stages 
of Foucault’s work is presented; second, the 
history of Nietzsche’s reception in France 
and Foucault’s own biographical and 
intellectual context within which this early 
reading takes place are discussed; finally, the 
hypotheses and arguments that Foucault 
develops regarding Nietzsche’s thought in 
the third part of the course are presented in 
general terms.

Keywords: Foucault; Nietzsche; 
anthropology; French reception of 
Nietzsche.

Fecha de recepción: 09/10/2025. Fecha de aceptación: 29/11/2025.

Víctor Berríos es Doctor por la UCM y Master en Filosofía por la Universidad de Chile. Actualmente, profesor 
en el departamento Filosofía y Sociedad en la UCM. Integrante del Grupo de investigación «Historia y ontología 
del Presente: La perspectiva hispana» del Departamento de Filosofía y Sociedad de la UCM. Sus investigaciones se 
centran en la filosofía del siglo XIX y XX, con especial atención en Nietzsche y Foucault.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»36

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

1. El desafío Nietzsche. Usos y lectura

La contemporaneidad filosófica está constituida por un cuadrilátero 
fundamental de nombres propios: Kant, Nietzsche, Heidegger y Foucault. En 
este cuadrilátero, a medida que avanzamos cronológicamente, cada uno de los 
vértices es comprendido y asimilado por el siguiente. Así, el primer «vértice», 
Kant, es criticado por Nietzsche. Por su parte, Heidegger puede ser comprendido 
precisamente en relación a su posición respecto estos dos autores. Y, finalmente, 
Foucault configurará su ejercicio filosófico como diagnóstico del presente a partir 
de la lectura que, en diversos momentos de su trabajo, realiza de los otros tres 
componentes del cuadrilátero. En este sentido, es válido preguntarse qué significa 
leer en Foucault, pues ello nos puede entregar indicios de lo que significa pensar 
foucaultianamente. En el presente artículo nos interesa explorar la lectura y uso, la 
primera que Foucault realiza de Nietzsche, no con el afán de encontrar una unidad 
o univocidad de lecturas e interpretaciones, sino de cómo lo lee por primera vez, 
de cuál es el primer «uso» que pone en juego Foucault respecto de Nietzsche. 

La presencia del nombre y el pensamiento de Nietzsche en el trabajo 
intelectual de Foucault es innegable. A pesar de que Foucault leyó a Nietzsche «un 
poco por casualidad»1, durante todo su recorrido filosófico, expuesto en libros, 
conferencias, entrevistas y docencia, reconocemos la presencia del autor alemán, 
ya sea explícitamente o como telón de fondo y escenografía de su pensamiento. 
Durante los años 60 y hasta mediados de los 702, su nombre y sus ideas permiten 
comprender las tesis centrales de sus obras, especialmente Historia de la locura, 
Las palabras y las cosas, junto con el final de su tesis complementaria, dedicada 
a la Antropología de Kant. En estas obras, junto a una cantidad importante de 
conferencias y entrevistas referidas a Nietzsche, podemos advertir cómo este 
ayuda a Foucault a pensar el problema de la racionalidad, de la interpretación, 
de la episteme y de la muerte del hombre3. Es decir, en estas lecturas, el uso de 
Nietzsche le permite pensar la crisis del hombre, diríamos más certeramente, 
el fracaso del humanismo que concentra aquel optimismo que cree dar cuenta 
de un saber sobre el hombre, materializado en las llamadas «ciencias humanas». 
Igualmente, un asunto tan crucial en Foucault como es la «voluntad de saber», 

1  FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo». En Obras Esenciales 3, Paidós, Buenos Aires, 1999, 
313.
2 Ver HARCOURT, Bernard E. «Cinco modalidades del uso de Michel Foucault de los escritos de Nietzsche (1959-
1973): crítica, epistemológica, lingüistica, aletúrgica y política». En Dorsal, Revista de estudios foucaultianos. Lecturas 
foucaultianas de Nietzsche, Nº 16, 2024, 167-193. 
3 Solo por indicar dos ejemplos. Respecto a Historia de la locura en la época clásica, afirma Foucault: «no es un libro ni 
freudiano, ni marxista, ni estructuralista. Leí a Nietzsche en 1953 y, como soy curioso, lo hice desde esta perspectiva 
de interrogación sobre la historia del saber, la historia de la razón: cómo se puede hacer la historia de una racionalidad 
–lo que constituía el problema del siglo XIX». FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo», 312. 
O, también, en el epílogo a su tesis complementaria, Introducción a la antropología de Kant «La trayectoria de la 
pregunta: Was ist der Mensch? en el campo filosófico llega a su fin con la respuesta que la recusa y la desarma: der 
Übermensch». FOUCAULT, Michel. Una lectura de Kant. Introducción a la Antropología en sentido pragmático. Siglo 
XXI, Madrid, 2010, 129.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 37

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60

ISSN: 0719-7519

tiene un carácter claramente nietzscheano. Durante la primera mitad de los 
años 70, Nietzsche seguirá presente tanto en sus libros –Vigilar y Castigar y el 
primer volumen de Historia de la sexualidad– como los cursos en el Collège 
de France y en conferencias –por ejemplo, La verdad y las formas jurídicas– 
quizá de manera menos visible, más escenográfica y no menos importante. 
Esta ambivalencia u oscilación entre la cita textual y la utilización de Nietzsche 
marcará todo su recorrido y definirá sus «usos y lecturas» del pensador alemán. 
Estas, si bien aparecen en algunos cursos, no significa que Foucault haya escrito 
mucho sobre Nietzsche: «el único homenaje un poco sonado que le he rendido 
ha sido titular el primer volumen de la Historia de la sexualidad, La voluntad 
de saber»4. Es cierto que hay expresamente un abandono de ciertos elementos 
de análisis5, pero esto no significa que Foucault deje de pensar desde y con 
Nietzsche. Poder, conocimiento, castigo, cuerpo, por nombrar algunas ideas 
que reconocemos en esos años en la obra del francés son resultado del diálogo 
con las ideas nietzscheanas, que emergen de la lectura atenta y crítica de la 
obra del filósofo errante y que iluminarán su propio trabajo. Como lo señala 
el propio Foucault, «la cuestión política, en suma, no es el error, la ilusión, la 
conciencia alienada o la ideología, es la verdad misma. De ahí la importancia 
de Nietzsche»6.

En los años 80, si bien podemos advertir una ausencia del nombre Nietzsche e 
incluso críticas en algunas intervenciones7 hay en aquellas entrevistas, en las cuales 
realiza una mirada retrospectiva de su propia obra8, una valoración positiva de la 
importancia de Nietzsche en todo su recorrido intelectual. Esta «ausencia» en los 
años 80 no implicaría un abandono de aspectos nietzscheanos en el trabajo del 

4 FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y posestructuralismo», 321. 
5 En el curso 1975-1976, a propósito de una revisión crítica de su modelo de análisis sobre el poder que ha utilizado 
hasta ese momento, Foucault define a este modelo como modelo de la guerra o «hipótesis de Nietzsche». A partir de 
dicho análisis crítico sentará las bases de su tránsito posterior desde esa analítica del poder a una analítica del gobierno 
y de la gubernamentalidad.  En este sentido, resulta interesante ver que, al mismo tiempo que realiza el homenaje en 
el título de su libro, parece que un determinado uso de él es abandonado. FOUCAULT, Michel. Defender la sociedad. 
Curso en el Collège de France (1975-1976), FCE, Buenos Aires, 2000, 30.
6 FOUCAULT, Michel. Microfísica del Poder, Siglo XXI, Buenos Aires, 2019, 45. Esta cita, extraída de la entrevista 
que abre el libro –que reúne diversos textos ya publicados– Foucault hace un recorrido de su trabajo anterior y sus 
proyecciones, por lo que es crucial comprender que Nietzsche aparezca como el nombre que ilumina el problema 
de la verdad. Si esta afirmación de 1977 no solo mira en retrospectiva, sino que también ilumina su proyecto, 
entonces ¿es el gobierno y la gubernamentalidad un problema que tiene que ver con Nietzsche? Por otra parte, resulta 
interesante advertir, a propósito de esta cita, que en las diferentes versiones de Microfísica del poder que circularon 
en España y Latinoamérica, esta entrevista la titularon Verdad y Poder, remitiéndola a una versión que no está en la 
versión italiana y en la cual el nombre de Nietzsche desaparece. Será solo en la edición de 2019 en que el nombre de 
Nietzsche se restituye para dar sentido al trabajo de Foucault. Ver, Microfísica del Poder, ediciones la Piqueta, 175-
189; Obras esenciales 2, FCE, Paidós, Buenos Aires, 41-55 (en esta edición se fecha la entrevista original en 1971); la 
nota de Edgardo Castro a la edición de 2019, 18. En DE III, texto 192, 140-160, se indica que la entrevista que abre 
Microfísica del poder de realizó en junio de 1976. 
7 «Y no me parece que, de una manera u otra, se pueda reinterpretar, releer a Nietzsche como una reaparición o una 
reactivación del tema de la cultura de sí (…) pero quizá me equivoque. Habría que revisar…» FOUCAULT, Michel. 
¿Qué es la crítica?, Siglo XXI, Buenos Aires, 2018, 201.
8 Ver, FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo», 307-334 y «El retorno de la moral», 381-391, 
en Obras Esenciales 3, entrevistas de 1983 y 1984, respectivamente.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»38

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

último Foucault, sino que, por el contrario, sus reflexiones finales sobre el decir 
verdad9 y, especialmente, la parresia y la «estética de la existencia»10, tienen un tenor 
y un talante que recogen muy bien un modo muy nietzscheano de comprender 
la vida, la experiencia filosófica y el pensamiento. Podemos afirmar que Foucault 
se vuelve cada vez más nietzscheano en la medida que abandona la utilización 
del nombre Nietzsche, de la cita de Nietzsche para, de algún modo, alcanzar un 
estilo nietzscheano. Ni piensan lo mismo, ni están en completo desacuerdo, sino 
que los mismo elementos, ideas, términos y prácticas se dan en ambos, aunque 
concebidos y organizados de manera diferente11. 

Como vemos, la «desaparición» gradual del nombre Nietzsche, esta retirada, 
no implica un abandono del filósofo alemán, sino que es más bien el modo de 
trabajo que Foucault realiza con Nietzsche y también con otros autores. Así, 
Foucault va desde una lectura más textual hacia una lectura como apropiación, 
utilización, uso, incorporación12. «Usos y lecturas», «lectura como uso» o «el uso 
de la lectura» sería lo que Foucault, a través de los años, realizará con Nietzsche. 
Por eso, la relación de Foucault con Nietzsche no puede ser meramente de 
interpretación, si vamos a entender dicha actividad como lectura académica 
o comentario de lo que el autor ha dicho, sino pensar con él, reflexionar con 
él, apropiarse de él. Ese será el modo en que Foucault responderá al desafío 
Nietzsche13, precisamente utilizándolo, haciendo chirriar a Nietzsche y sus textos, 
cuestión que nunca abandonará.

9 Sostiene Foucault, a propósito de la confesión, que cuando se afirma una verdad, hay que distinguir entre la aserción 
que es capaz de ser verdadera o falsa, y «el acto de decir la verdad, la veridicción [véridiction], (el Wahrsagen, como 
diría Nietzsche)». Obrar mal decir la verdad, Siglo XXI editores, Buenos Aires, 2014, 29. Hay, en los fragmentos 
del Foucault de los 50, apuntes sobre este Wahrsagen nietzscheano (ver, FOUCAULT, Michel. Nietzsche. Cours, 
conférences et travaux, ed Harcourt, Bernard E., Gallimard/Seuil, Paris, 2024, 323-326). Del mismo modo, en el 
curso de 1982-1983 El gobierno de sí de los otros, a propósito de la parresia, Foucault habla del parresiasta, del que 
tiene coraje de decir la verdad, que es el verídico «Y (tal vez podamos volver a esto, no sé si tendremos tiempo) me 
parece que la veridicidad [véridicité] nietzscheana consiste en una manera determinada de poner en juego esta noción 
cuyo origen remoto se encuentra en la noción de parrhesía (de decir veraz) como riesgo para la persona misma que la 
enuncia, como riesgo aceptado por quien la enuncia». FOUCAULT, Michel. El gobierno de sí y de los otros. Curso en 
el Collège de France (1982-1983), FCE, Buenos Aires, 2009, 82. 
10 Se puede incluir a Nietzsche en una posible historia de la «estéticas de la existencia» o «artes de la existencia», 
tarea enunciada por Foucault (173-174) apostando por un Nietzsche parrésico y cínico dado que podemos pensar 
el «cinismo como categoría histórica que atraviesa bajo formas diversas, con variados objetivos, toda la historia 
occidental. (…) un cinismo transhistórico» (187). FOUCAULT, Michel. El gobierno de sí y de los otros II. El coraje de 
la verdad. Curso en el Collège de France (1983-1984), FCE, Buenos Aires, 2010.
11 Ver, ROSENBERG, Alan; WESTFALL, Joseph (eds). «Introduction». En Foucault and Nietzsche: a critical 
encounter. Bloomsbury Academic, London, 2018, 23. 
12 «Yo, a las gentes que amo, las incorporo [je les utilise]. La única marca de reconocimiento que se puede testimoniar 
a un pensamiento como el de Nietzsche es precisamente utilizarlo, deformarlo, hacerlo chirriar, llevarlo al límite. 
Mientras tanto, los comentaristas se dedican a decir si se es o no fiel al texto [fidèle], algo que carece del menor interés». 
FOUCAULT, Michel. «Entrevista sobre la prisión: el libro y su método», en Obras Esenciales 2, 312.
13 «De todas formas, diría que mi relación con Nietzsche no ha sido una relación histórica. Lo que me interesa no es 
tanto la historia misma del pensamiento de Nietzsche, sino esa especie de desafío que sentí, hace mucho tiempo, el día 
en que leí a Nietzsche por primera vez (…) ¿Cuál es el máximo de intensidad filosófica y cuáles son las consecuencias 
filosóficas actuales que se pueden extraer de estos textos? Éste era, para mí, el desafío de Nietzsche», FOUCAULT, 
Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo», 322-323.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 39

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60

ISSN: 0719-7519

Esta manera de comprender la relación entre Nietzsche y Foucault, desde 
sus lecturas y usos, desde el desafío que Nietzsche significa para su pensamiento, 
se ha renovado en el marco de la decisión editorial de publicar cursos y trabajos 
realizados por Foucault antes de su ingreso en la cátedra de «Historia de los 
Sistemas de Pensamiento» en el Collège de France, lo que se ha dado en llamar 
el «Foucault antes de Foucault». En los últimos años se han publicado cursos, 
manuscritos y conferencias de los años 50 y 60, que nos muestran cómo en ese 
período se fue forjando el famoso profesor e intelectual francés. Es verdad que 
en el Collège de France hay una exigencia de investigación anual, un trabajo en 
proceso que los cursos ponen en evidencia, pero antes de ello ya había publicado 
tres libros, realizado una tesis doctoral y otra complementaria y había impartido 
clases en diversas instituciones, incluso fuera de Francia. Evidentemente, 
el «descubrimiento» de ese Foucault antes del Collège se lo debemos a esta 
empresa editorial y, quizá, a esa actividad foucaultiana previa puede entregarnos 
aspectos interesantes de su trabajo, dar noticia de sus temas, de sus modos de 
trabajo. Todo ello no lo relaciona necesariamente al Foucault posterior, a ese 
Foucault efectivamente siendo Foucault. Es en el contexto de estas publicaciones 
que se han dado a conocer dos textos pertenecientes a los años 50 que tienen 
que ver directamente con el pensador alemán: La question anthropologique14 
pronunciado con certeza en la École Normale Supérieure de Paris en 1954-
1955 y probablemente en la Universidad de Lille en 1952-1953, e incluso en 
años anteriores en la misma ENS (todo ello antes de su viaje a Uppsala en 
1955) y, el volumen Nietzsche, que recoge algunas conferencias y documentos 
de diversos años que Foucault le dedica a Nietzsche15. En el presente artículo 
nos centraremos en la tercera parte del curso sobre la antropología, que está 
dedicada íntegramente a Nietzsche, lo que nos permitirá mostrar el uso juvenil 
que Foucault realiza sobre Nietzsche. ¿Qué le aporta Nietzsche a Foucault 
en estos documentos?, ¿qué le permiten pensar a Foucault estas primeras 
lecturas de Nietzsche? Adelantamos que no vamos a intentar dar unidad a la 
lectura foucaultiana de Nietzsche, ni a prefigurar el Nietzsche «arqueológico» 
o «genealógico», sino que intentaremos verlo en la especificidad, valoración 
y rendimientos propios de ese momento del inicio del trabajo académico e 
intelectual de pensador francés. 

14 FOUCAULT, Michel. La question anthropologique. Course 1954-1955, ed. Sforzini, Arianna, Gallimard/Seuil, 
Paris, 2022. La cuestión antropológica. Una historia de la pregunta por el hombre.  Siglo XXI editores, Madrid, 2024. 
En adelante, citaremos según esta edición española. 
15 FOUCAULT, Michel. Nietzsche. Cours, conférences et travaux, ed. Harcourt, Bernard E., Gallimard/Seuil, Paris, 
2024. En lo que respecta a los años 50, el libro recoge un conjunto de fichas de lecturas y notas de Foucault sobre 
Nietzsche y algunos libros sobre el autor alemán. 



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»40

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

2. Las «lecturas» de Nietzsche. Breve esbozo de la recepción de 
Nietzsche en Francia 

La recepción francesa de la obra de Nietzsche es variada y de larga data16. Su inicio 
podemos fecharlo en enero del año 1877, momento de la primera traducción 
publicada de una obra de Nietzsche. Se trata de la cuarta de las Consideraciones 
Intempestivas: Richard Wagner en Bayreuth realizada por Marie Baumgartner, 
madre de un alumno de Nietzsche en Basilea, Adolf Baumgartner17. Esta 
traducción fue posible gracias al editor alemán de Nietzsche, E. Schmeitzner –con 
quien tendrá años más tarde un gran enfrentamiento por los derechos de todas sus 
obras– dado que el manuscrito no fue adquirido por ningún editor francés. No 
tuvo ningún efecto ni acogida en Francia, –del mismo modo como los libros del 
propio Nietzsche en Alemania tampoco lo tenían– aunque este silencio Nietzsche 
lo interpreta desde su particular punto de vista18. Del mismo modo, el año 1883 
será clave para Nietzsche ya que su lectura de Paul Bourget, le permitirá acceder 
al problema de la decadencia –tan central en el propio Nietzsche y en la recepción 
de su obra, especialmente en la primera mitad del siglo XX– y, a través de él, 

16 Exponer la larga y sinuosa recepción francesa de Nietzsche excede por mucho el objetivo y extensión de este 
artículo. Solo indicaremos una serie de textos que pueden ayudar a hacernos una idea panorámica de dicha recepción, 
cada uno de los cuales se acerca a la cuestión desde diversas ópticas metodológicas y disciplinares, por ejemplo, desde 
una historia de las ideas filosóficas, o una sociología de la filosofía, o una historia de la literatura. Los trabajos más 
importantes y reconocidos son, indudablemente, los de LE RIDER, Jacques. Nietzsche en France. De la fin du XIXe 
siècle eu temps présent. Presses Universitaires de France, Paris, 1999; SMITH, Douglas. Transvaluations: Nietzsche en 
France 1872-1972. Oxford University Press, Oxford, 1996; PINTO, Louis. Les neveux de Zarathoustra. La réception 
de Nietzsche en France. Seuil, Paris, 1995; SCHOBER Angelika. Cent ans de réception française de Nietzsche. Thèse 
de doctorat d’État. Université de Paris X-Nanterre, 1990 y, por su importancia histórica y filológica, BIANQUIS, 
Geneviève. Nietzsche en France. L’influence de Nietzsche sur la pensé française. Félix Alcan, Paris. Además, LE RIDER, 
Jacques. «Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France». En Friedrich Nietzsche Oeuvres Vol I. Robert 
Lafont, Paris, 1993, XI-CXII. LE RIDER, Jacques. «Nietzsche, una pasión francesa. Cien años de recepción de 
Nietzsche en Francia». En Enrahonar, Vol. 35, 2002, 43-65; LE RIDER, Jacques. «Un siècle de réception française 
de Nietzsche». En Chroniques Allemandes. 1900-200. Cent ans de regards français sur l’Allemagne, Nº9, 2001, 43-
65; STASZAK, Anne. «Sociologie de la réception de Nietzsche en France». En L’Année sociologique, Vol. 48, Nº2, 
1998, 365-384; PINTO, Louis. «Los sobrinos de Zaratustra. Vanguardismo, izquierdismo y posmodernismo». En 
Sociología histórica. Sociología de la producción intelectual en España y Francia, Nº2, 2003, 55-71; SAZBÓN, José. 
«Aspectos de la recepción temprana de Nietzsche en Francia». En Prismas, Revista de historia intelectual, Nº5, 2001, 
9-33; VERBAERE, Laure. «L’histoire de la réception de Nietzsche en France. Bilan critique». En Revue de Litterature 
Comparée, Apr-Jun 2003, 225-233; BOUDOT, Pierre. Nietzsche et l’au-delà de la liberté: Nietzsche et les ecrivains 
français de 1930 à 1960. Aubier-Montaigne, Paris, 1970. CASTRO, Edgardo. «Los usos de Nietzsche. Foucault 
y Deleuze». En Instantes y azares: Escrituras nietzscheanas, Nº 2, 2002, 59-74. MUÑOZ GONZÁLEZ, Diana M. 
«Nietzsche y los filósofos de la diferencia». En Franciscanum: revista de las ciencias del espíritu. Vol. 55, Nº 159, 
2013, 17-56. Finalmente, aunque desde una perspectiva completamente distinta, pero no por eso menos importante, 
BOYER, Alain et al. Pourquoi nous ne sommes pas nietzschéens. Grasset, Paris, 1991, representa esos matices a los 
cuales nos referíamos y que representará momentáneamente una cierta resistencia a la influencia de Nietzsche en 
los intelectuales postsentayocho, cuestión que en la actualidad está completamente revertida gracias a los actuales 
investigadores del pensamiento de Nietzsche en francés como D’Iorio, Wottling, Denat y Salanskis. 
17 «¡Vaya alegría que me ha dado a mí y a todos nosotros! No dejamos de decir lo bien que ha salido la traducción; 
la señorita von Meysenbug no dejaba de repetir que suena como si se estuviera escuchando a uno de los mejores 
autores franceses, y yo mismo estoy casi convencido de que la traducción será mejor entendida que el original». Carta 
a Marie Baumgartner. Sorrento 02 de febrero de 1877. (Carta 592). NIETZSCHE, Friedich. Correspondencia III. 
Tecnos, Madrid, 2009, p. 199. 
18 «Las personas competentes no han calificado de buena la traducción de la señora Baumgartner. Esto en absoluta 
confianza». Carta a Elisabeth Nietzsche, Sorrento 25 de abril de 1877. (Carta 609). Correspondencia III, p. 209.  



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 41

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60

ISSN: 0719-7519

a Baudelaire, el «maestro de la decadencia»19. Serán estos dos acontecimientos 
iniciales –o iniciáticos– los que marcarán la recepción que pasará por diversas 
modulaciones y momentos en estos casi 150 años. En términos muy generales, 
podemos afirmar que la inmensa cantidad de recepciones e interpretaciones, muy 
ajustadas tanto a los momentos políticos en Europa como a las relaciones entre 
Francia y Alemania, muestran la importancia, el impacto y el rol que ha jugado 
Nietzsche en la formación del cuadro intelectual francés. Desde las recepciones en 
el ámbito del arte en movimientos vanguardistas como el simbolismo, el cubismo, 
el dadaísmo o el surrealismo, pasando por las interpretaciones políticas que lo 
asocian a movimientos nacional sindicalistas –Sorel–, nacionalistas –Maurras– 
conservadores o el intento por unirlo al pensamiento de Marx como crítico cultural 
y político –Lefebvre– hasta llegar a los años 60 y 70 con los  coloquios Nietzsche  
de Royaumont (1964) y Nietzsche aujourd’hui de Cerisy La-Salle (1972), marcarán 
una recepción fundamental para el pensamiento francés que, con matices , todavía 
está muy presente.

Dado el objetivo específico de este texto –la lectura foucaultiana de Nietzsche 
en La cuestión antropológica– solo haremos una muy breve reseña de la larga historia 
de esas recepciones, influencias o usos filosóficos de Nietzsche en Francia, para 
luego explorar los antecedentes o fuentes directas que Foucault utiliza. La historia 
de la recepción tiene evidentemente distintos momentos, ya sea de la recepción 
misma por parte de intelectuales y filósofos como también de acontecimientos 
que ayudaron a estos usos de Nietzsche20. Para este breve esbozo de la recepción 
francesa de Nietzsche, nos apoyaremos en lo expuesto por Jacques Le Rider en sus 
diversos trabajos.

El primer gran momento de recepción, posterior a ese primer acontecimiento 
de 1877, es posible gracias a la traducción, entre los años 1893 y 1909, de la gran 
mayoría de los libros de Nietzsche, publicadas por Mercure de France y realizadas 
en su gran mayoría por Henri Albert, pero también por otros colaboradores21. 
Aunque la traducción no sigue el orden cronológico de las publicaciones, 
dándose el caso, por ejemplo, de que La voluntad de poder se traduzca antes de 

19 LE RIDER, Jacques. «Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France», XIV-XX. Como indica Le Rider, 
esta expresión es clara influencia de Gautier, quien realiza la noticia a la segunda edición de Las flores del mal el año 
1868, edición leída por Nietzsche y que confirmaría las tesis de Bourget sobre la decadencia en el estilo. Hacia 1887-
1888 Baudelaire se transformará, para Nietzsche, en representante del pesimismo literario francés, junto a Flaubert, 
Zola y los hermanos Goncourt. Sin embargo, la figura del dandy baudeleriano podría prefigurar al hombre superior y 
superhombre nietzscheano, un Baudelaire como alter ego o doble de la personalidad de Nietzsche.  
20 En general, todos los estudios principales respecto de esta historia remiten a tres grandes momentos. En el caso de 
Louis Pinto, los tres momentos que distingue son: 1. De la Belle Époque a los años 20; 2. El campo del existencialismo 
(1930-1950) y 3. Desde los años 1960 en adelante, poniendo énfasis en dos acontecimientos: la publicación del 
libro de G. Deleuze, Nietzsche et la philosophie en 1962 y el coloquio de Royaumont en 1964 que reúne a profesores 
universitarios y escritores. Respecto de Douglas Smith, los tres grandes momentos son: 1. Recepción temprana de 
Nietzsche: (1872- 1929); 2. Recepción de Nietzsche frente a la apropiación nacionalsocialista; 3. Consagración de 
Nietzsche como filósofo, a partir de los coloquios de Royaumont 964 y Cerisy La-Salle en 1972.  
21 Ver LE RIDER, Jacques. Nietzsche en France. De la fin du XIXe siècle eu temps présent, 59-66 y LE RIDER, Jacques. 
«Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France», XXV-LVIII, donde se detallan las obras de Nietzsche que 
el Mercure publica.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»42

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

las dos primeras Consideraciones intempestivas o Así habló Zaratustra antes de El 
nacimiento de la tragedia, estas serán fundamentales dado que, en los campos 
profesionales y de la intelectualidad francesa, la universidad y las instituciones de 
enseñanza, Nietzsche estaba prácticamente ausente. A pesar de que se criticará la 
dudosa calidad de dichas traducciones o de no ser capaces de transmitir el estilo 
de escritura nietzscheano, sí se le reconocerá su frescura y audacia y logrará que la 
obra de Nietzsche circule en los diversos ámbitos de la cultura francesa22. Son estas 
traducciones y su impacto las que marcarán y decidirán el primer gran momento 
de la recepción de Nietzsche en Francia, período que va desde 1890 a 1914. 

Posteriormente, el arco cronológico que comprende la primera guerra mundial, 
el período entre guerras y el tercer Reich, marcarán un segundo momento de esta 
recepción, donde los franceses, en primer término, abjurarán del nietzscheanismo, 
provocado por el sentimiento nacionalista y antigermano producido por la primera 
guerra mundial. A pesar del esfuerzo de Henri Albert por demostrar que Nietzsche 
no es un pangermanista y que toda su obra es una defensa de la cultura grecolatina, 
la obra de Nietzsche es presentada por sus críticos como doctrina de la guerra y 
alimento de la bestia devoradora23. Nietzsche es presentado como un ideólogo, 
propiciador intelectual o responsable de las atrocidades de Alemania en Bélgica 
y en el norte de Francia. Un ejemplo muy repetido en esa época es de autores 
como Julien Benda que abandona una fascinación por Nietzsche en sus primeros 
textos para posteriormente acusarlo de ser un «clérigo que traiciona»24. Hacia los 
años 20 y 30, es decir en el período entreguerras, Nietzsche se transformará en 
una novedad, en una moda, influida por la aparición tanto de las obras completas 
en Francia, que recuperan las traducciones de Henri Albert, como en Alemania 
gracias a la edición «Musarion» –editada por Max y Richard Oehler y Friedrich 
Chr. Würzbach25. Junto con estas traducciones, centrales a pesar de sus defectos 
o limitaciones, especialmente significativa será la publicación del influyente libro 

22 En 1891 nadie conocía a Nietzsche en Francia, pero ya hacia 1902, su nombre era citado más de 20 veces en 
una encuesta en el Mercure de France sobre las relaciones franco alemanas. Ver BIANQUIS, Geneviève. Nietzsche 
en France. L’influence de Nietzsche sur la pensé française. Félix Alcan, Paris, 1929, citado en LE RIDER, Jacques. 
«Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France», XXXV.
23 LE RIDER, Jacques. «Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France», LIX.
24 LE RIDER, Jacques. «Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France», LXII.
25 En esta edición aparecerán recogidos diversos fragmentos bajo el título de Voluntad de poder. Y es esta edición la 
que Geneviève Bianquis la traducirá en 1929. Foucault la utilizará en este curso, junto con las traducciones de Henri 
Albert. Es interesante advertir que Foucault, en los años 70 (ver la conferencia en al Universidad Mc Gill, Montreal, 
en 1971: FOUCAULT, Michel. Nietzsche, 133-209) continuará utilizando en algunas ocasiones estas traducciones. 
Especialmente llamativo es respecto de La Voluntad de Poder, que si bien en algunas ocasiones rescata del libro de 
Jaspers de 1936 sobre Nietzsche (en traducción española Nietzsche. Introducción a la comprensión de su filosofar. 
Sudamericana, Buenos Aires, 1963) en otras ocasiones sige la traducción de Bianquis, a pesar de que ya en esa época 
el libro es desmentido como tal y de que, el mismo Foucault –junto con Deleuze– en 1967, prologan la traducción 
de las Obras Completas de Nietzsche a partir de la edición de Colli Montinari, de la cual destacan precisamente la 
labor crítica de los editores. Ver, FOUCAULT, Michel. «Introduction générale» en DE I, Nº 45, Gallimard, Paris, 
1994, 561-564. Para la historia del «no-libro» ver La voluntad de poder, MONTINARI, Mazzino. «La volonté de 
puissance» n’existe pas. L’Éclat, Paris, 2001 y BLANCHOT, Maurice. «Nietzsche hoy». En La conversación infinita. 
Arena libros, Madrid, 2008, 175-187. Este último texto es una versión revisada y ampliada en 1969, pero de una 
publicación de 1958.  



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 43

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60

ISSN: 0719-7519

Nietzsche en France. L’influence de Nietzsche sur la pensé française de Genevieve 
Bianquis en 1929. Este estudio, ganador de un concurso y apoyada por su 
profesor Charles Andler26, es imprescindible para la comprensión y reconstrucción 
de la recepción francesa de Nietzsche. Solo con la publicación del libro de Pierre 
Boudot Nietzsche et l’au-delà de la liberté: Nietzsche et les ecrivains français de 1930 
à 1960 (con un prefacio de Bianquis) y con los diversos trabajos de J. Le Rider, 
de L.Pinto y D. Smith –hacia finales de siglo XX– se va a reconstruir de manera 
más amplia y documentada esta historia27. Sin embargo, lo central en este segundo 
momento serán los años 30. Por una parte, la nazificación de Nietzsche en 
Alemania, especialmente por parte de Alfred Bäumler28, influyó indudablemente 
en cierto rechazo de Nietzsche, pero esto también permitió la aparición de las 
primeras interpretaciones filosóficas que se enfrentan a dicha apropiación y que van 
a tener un impacto central en los filósofos posteriores. Nos referimos a los «locos 
por Nietzsche», especialmente Bataille, Blanchot y Klossowski29. 

Finalmente, el tercer momento está marcado por el acontecimiento que 
significó la realización del Colloque de Royaumont en 196430, en el que participaron 
importantes nombres de la escena filosófica francesa de ese momento y que, 
indudablemente, siguen influyendo en los desarrollos filosóficos actuales, como 
Deleuze, Klossowki, Vattimo y Foucault. Además, participaron otros filósofos 
que habían sido muy importantes para la primera lectura que este último realiza 
de Nietzsche, como Karl Löwith, Jean Wahl y Jean Beaufret. Este impacto, 
producido por el coloquio, radica en que a partir de aquí se establece una recepción 
propiamente filosófica de Nietzsche reconociéndolo como filósofo y dándole un 
lugar e importancia en la historia de la filosofía. Tal acontecimiento también fue 
posible porque, en ese mismo coloquio, G. Colli y M. Montinari presentaron 
un estado de avance de su proyecto de edición crítica de las obras publicadas, las 
cartas y escritos o fragmentos póstumos de Nietzsche31 que habían comenzado, a 
partir del ordenamiento de los documentos que se encontraban en los Goethe und 
Schiller Archiv en Weimar, en los primeros días de abril de 1961. Lo interesante 
es que dicho proyecto editorial tuvo primero recepción en la editorial Adelphi y 
Gallimard lo que en cierta medida posibilitó que la editorial alemana Walter de 
Gruyter, con la ayuda de Karl Löwith, comenzara en abril de 1967, la publicación 
en alemán de las obras completas de Nietzsche32. En síntesis, tanto el coloquio 

26 Charles Andler representa un punto muy importante en la recepción francesa de Nietzsche ya que entre 1920 y 
1931 publica Nietzsche, sa vie et sa pensée, 6 vol., Éditions Bossard, Paris, texto que indudablemente ayudó, en 
los años 30 y 40, a la consideración de Nietzsche como filósofo.
27 Ver el excelente informe, con una gran información bibliográfica: VERBAERE, Laure. «L’histoire de la réception 
de Nietzsche en France. Bilan critique», 225-233.
28 Ver MONTINARI, Mazzino. «La volonté de puissance» n’existe pas, 71-103.
29 LE RIDER, Jacques. Nietzsche en France. De la fin du XIXe siècle eu temps présent, 153-180.
30 VV. AA., Nietzsche VII colloque 4-8 Jillet 1964. En Cahiers de Royaumont Philosophie Nº VI. Les Éditions de 
Minuit, Paris, 1968.
31 COLLI, G; MONTINARI, M. «Etat de textes de Nietzsche». En Nietzsche, Colloque de Royaumont, 127-140.
32 MONTINARI, Mazzino. «La volonté de puissance» n’existe pas, 25-27. De hecho, la editorial alemana tuvo 



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»44

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

como el establecimiento de la edición crítica definitiva de las obras de Nietzsche 
constituyen el último paso para la recepción filosófica de Nietzsche en Francia, 
como también para la investigación a nivel mundial de Nietzsche –la Nietzsche 
Forschung–. 

3. La lectura de las «lecturas». El encuentro con Nietzsche

Como hemos visto, la recepción francesa de la obra de Nietzsche ha sido 
fundamental desde el siglo XIX y, en la recepción de los años 60, se constituye gran 
parte del pensamiento francés que todavía nos impacta y que es deudor absoluto 
de Nietzsche33. La cuestión ahora es establecer las fuentes y los caminos mediante 
los cuales Foucault descubre a Nietzsche, cómo se «encuentra» con él, cuáles son 
sus deudas de lectura. Para responder a esta cuestión tendremos que hacer un 
doble movimiento. Por una parte, establecer las primeras lecturas que Foucault 
realiza por «fuera» de las instituciones de enseñanza pero que indudablemente le 
constituyen intelectualmente y que no necesariamente comparecen en este curso, 
y, por otra parte, establecer «otro» encuentro con Nietzsche, propiciado por su 
formación institucional. Estas dos vertientes permitirán reconstruir, dentro de lo 
posible, esa lectura casi «por casualidad» que realizó a inicios de los 50. Debemos 
advertir de antemano que ambas confluyen y son casi contemporáneas. 

«Sé muy bien por qué he leído a Nietzsche: he leído a Nietzsche a causa de 
Bataille, y a Bataille a causa de Blanchot. No es en absoluto verdad que Nietzsche 
apareciera en 1972»34. Estos dos nombres son el primer camino que explica su 
encuentro con Nietzsche, encuentro que ocurrió 30 años antes, como el propio 
Foucault recuerda35. Daniel Defert nos dice que Foucault, después de asistir a 
una representación de Esperando a Godot en enero de 1953, comienza a leer a 
Blanchot y Bataille36. Luego de ese descubrimiento y primeras lecturas, comparte 
que comprar los derechos de publicación en lengua original a estas editoriales italiana y francesa. Podemos afirmar, 
entonces, que la publicación de las obras completas en su lengua original fue posible gracias al interés francés o la 
recepción francesa de Nietzsche.
33 Esto, a pesar que en los años 80 un libro pareció marcar una distancia. En él se quería «pensar con Nietzsche contra 
Nietzsche», pero más bien su objetivo era enfrentarse a los filósofos de la diferencia quienes, mediante la genealogía 
inventada por Nietzsche, enseñaban que se debía tratar «a todos los discursos como síntomas», una tradición que 
estaba en «proceso de agotamiento». Ver, FERRY, Luc; RENAULT, Alain «Préface». En BOYER, Alain et al. Pourquoi 
nous ne sommes pas nietzschéens. Grasset, Paris, 1991, 7-8. Está claro que ese agotamiento más bien se ha transformado 
al día de hoy en nueva fuerza e insistencia en el pensamiento de Nietzsche, del mismo modo en que reconocemos aun 
la importancia de filósofos como Deleuze, Derrida y Foucault, por nombrar algunos.
34 FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo», 313-314. 1972 no es una fecha cualquiera en la 
recepción francesa de Nietzsche, porque en ese año se realizó el congreso Nietzsche aujourd’hui de Cerisy La-Salle 
(publicado en 2 volúmenes en Union Générale d’Éditions, Paris, en 1973) por que de algún modo sella o impone 
la presencia de Nietzsche de manera definitiva para toda la filosofía francesa. Continua Foucault: «Aparece en 1972 
en el discurso de los que eran marxistas en los años sesenta y abandonaron el marxismo por Nietzsche; sin embargo, 
los primeros que recurrieron a Nietzsche no buscaban salir del marxismo: no eran marxistas. Buscaban escapar de 
la fenomenología». Por cierto, Foucault no participa de este coloquio y quizá así se explica el tono de su respuesta.
35 Ver, FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo», 312 y «El retorno de la moral»,  387. 
36 DEFERT, Daniel. Chronologie. En DE I, 18.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 45

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60

ISSN: 0719-7519

su entusiasmo por Nietzsche a Jean Barraqué, con quien había iniciado una 
intensa relación en mayo de 1951. Ese mismo año, en marzo, Barraqué rehace 
Séquences, compuesta en 1950 sobre textos de Rimbaud y que ahora sustituirá por 
textos de Ecce homo y poemas de Nietzsche37. Otra referencia a ese encuentro con 
Nietzsche en 1953, nos lo relata su amigo Maurice Pinguet, quien recuerda que, 
cuando los ejes de referencia de Foucault eran Hegel, Marx, Freud y Heidegger, 
se produce ese encuentro con Nietzsche. Así, en agosto de ese año, en la playa 
de Civitavecchia lo recuerda leyendo al sol las Consideraciones Intempestivas y 
que muchas veces, en medio de pequeños viajes, «durante una media hora de 
descanso, en una playa, en la terraza de una café, lo veía abrir este libro, una 
edición bilingüe, y continuar leyendo»38. Comenta Pinguet que esto le sorprendió, 
porque le parecía más propio de un filósofo descifrar a Husserl o Hegel, por la 
dificultad de los conceptos y también porque Nietzsche era todavía desconocido y 
había sido utilizado por el nazismo, pero Bataille «ya en 1945, había denunciado 
esta amalgama. Luego, en 1950, apareció publicado el Nietzsche de Jaspers»39. 
En síntesis, el año 1953 fue crucial, porque con el descubrimiento de Nietzsche, 
terminaron los años de aprendizaje, pero «para 1953, el eje de un proyecto global 
estaba tomando forma»40 en el cual no era esencial escribir sobre Nietzsche «sino 
seguir sus indicaciones, aventurarse a la imitación [émulation]41.

Volvamos a esos dos nombres fundamentales, Blanchot y Bataille. Ambos 
representan, junto al de Nietzsche, ese «afuera» de la filosofía institucional, una 
lectura que impacta en Foucault, a pesar de que no participen en su proceso 
institucional de formación académica en filosofía y psicología42. Por ello, 
Foucault declara en 1978, «Nietzsche, Blanchot y Bataille son los autores que 
me permitieron liberarme de quienes dominaron mi formación universitaria a 
comienzos de la década de los 50: Hegel y la fenomenología»43. Precisamente, lo 
que la universidad mejor podía ofrecer después del desastre de la Segunda Guerra 
Mundial era un hegelianismo marcado generacionalmente por Wahl e Hyppolite, 
«fuertemente penetrado por la fenomenología y el existencialismo y con un énfasis 

37 Sobre Jean Barraqué y Foucault y su mutuo entusiasmo por Nietzsche, Ver ELDEN, Stuart. The early Foucault. 
Polity Press, Cambridge, 2021, 123-125.
38 PINGUET, Maurice. «Les années d’apprentissage». En Le Débat, Nº 41, Nº4, 1986, Paris, 130.
39 PINGUET, Maurice. «Les années d’apprentissage», 130. Pinguet se refiere a la publicación en francés del libro de 
Jaspers. JASPERS, Karl. Nietzsche. Introduction à sa philosophie. Lettre-Préface de Jean Wahl. Gallimard, Paris, 1950.
40 PINGUET, Maurice. «Les années d’apprentissage», 130.
41 PINGUET, Maurice. «Les années d’apprentissage», 130. Quizá por eso, años después, Foucault declarará «soy 
simplemente nietzscheano e intento ver, en la medida de lo posible y sobre un cierto número de puntos, con la ayuda 
de los textos de Nietzsche –pero también con tesis antinietzscheanas (¡que son a pesar de todo nietzscheanas!)–, lo que 
se puede hacer en tal o cual campo. No busco ninguna otra cosa, pero esto lo busco verdaderamente». FOUCAULT, 
Michel. «El retorno de la moral», 388.
42 «El descubrimiento de Nietzsche se produjo fuera de la universidad».  FOUCAULT, Michel. «El libro como 
experiencia. Conversación con Michel Foucault». En La inquietud por la verdad. Escritos sobre la sexualidad y el sujeto, 
Siglo XXI editores, Buenos Aires, 2013, 43.
43 FOUCAULT, Michel. «El libro como experiencia. Conversación con Michel Foucault», 41.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»46

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

en la conciencia desdichada»44. Además, tanto en ese espacio institucional de 
formación como por fuera de él, el dominio del existencialismo sartreano y su 
filosofía del sujeto era lo que estaba en boga. Así, sus «elecciones maduraron en ese 
panorama intelectual: por una parte, no ser historiador de la filosofía como mis 
profesores, y, por otra, buscar algo totalmente diferente del existencialismo. Y ese 
algo fue la lectura de Bataille y Blanchot y, a través de ellos, de Nietzsche»45. 

Blanchot podría representar un camino directo a Nietzsche. Si bien, sus textos 
más importantes son posteriores al curso en cuestión46, no hay que olvidar que, a 
inicios de los años 40, ya había escrito algunos textos sobre Nietzsche. En el Journal 
des débats y en Faux pas (1943) –que recoge algunos de estos textos– Blanchot 
referencia y comenta, a propósito de obras y escritores, a Nietzsche y sus libros. Los 
intereses de Blanchot remitían a la función de la literatura y del escritor en el campo 
social e histórico y Nietzsche le permite pensar ya no dentro de un marco dialéctico 
hegeliano, sino desde el pensamiento de la contradicción que, con su carácter agónico, 
nos permite comprender el para qué de la literatura y el escritor. Para él será clave la 
lectura de L’Expérience intérieure de Bataille a luz de Nietzsche, en Faux pas47. Allí nos 
dice Blanchot que, cuando leamos el libro de Bataille, sentiremos el mismo frío que 
sentimos en el momento del Gran Mediodía, aquel de la claridad más temible. Es el 
momento que, tras el hundimiento de la verdad que nos protegía y que a pesar de 
que nos encontramos con un sol que nos calcina, no es más que el reflejo de nuestra 
desnudez48. Sin embargo, será en el artículo «Du côte de Nietzsche» de 1945-1946 y 
recogido en La part du feu49, donde Blanchot, a propósito de la publicación del libro 
Le drame de l’humanisme athée de Henri de Lubac –el cual contiene algunos análisis 
sobre el ateísmo en Nietzsche– apostará por una reflexión que valora de manera 
fundamental la afirmación nietzscheana «Dios ha muerto». Su fuerza no radica en 
ser una afirmación de cualidades literarias, sino que el dictum nietzscheano convoca 
a la afirmación de una fuerza contradictoria y desconocida para nosotros. «Dios ha 
muerto es una tarea y una tarea que no tiene fin»50. Lo sustancial será reconocer la 
fuerza de la contradicción en el pensamiento de Nietzsche. El ateísmo de Nietzsche 
muestra la necesidad de pensar contradictoriamente y asumir la contradicción para 
la vida. Por esto, Blanchot señalará que «Jaspers lo ha demostrado, como algún 

44 FOUCAULT, Michel. «El libro como experiencia. Conversación con Michel Foucault», 41. La referencia es a Le 
malheur de la conscience dans la philosophie de Hegel de Jean Wahl, libro de 1929, con una segunda edición en 1951, 
publicada por Presses Universitaires de France, Paris.
45 FOUCAULT, Michel. «El libro como experiencia. Conversación con Michel Foucault», 41.
46 Nos referimos a los artículos publicados en La Nouvelle Nouvelle Revue française y  recogidos en el capítulo «VI. 
Reflexiones sobre el Nihilismo» en La conversación infinita (1969). El capítulo contiene «Nietzsche, aujourd’hui» 
originarimente en el Nº68, agosto 1958, 284-295; «Passage de la ligne» en el Nº69, septiembre 1958, 468-479 y 
«Nietzsche et l’écriture fragmentaire» publicado en dos partes en el Nº 168, diciembre de 1966, 967-983 y Nº169, 
enero 1967, 19-32. 
47 Ver, BLANCHOT, Maurice. Falsos Pasos. Pre-Textos, Valencia, 1977, 45-49. 
48 BLANCHOT, Maurice. Falsos Pasos, 45. 
49 En L’Arche, Nº 12, diciembre 1945-enero 1946, pp. 103-112.  BLANCHOT, Maurice. «Del lado de Nietzsche». 
En La parte del fuego. Arena libros, Madrid, 2007, 257-267.
50 BLANCHOT, Maurice. «Del lado de Nietzsche», 261. 



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 47

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60

ISSN: 0719-7519

comentarista antes de él: toda interpretación de Nietzsche será errónea si no busca 
las contradicciones. Contradecirse es el movimiento esencial de ese pensamiento»51. 
Así, en estas primeras referencias blanchotianas de Nietzsche, podemos advertir una 
cuestión central que será capital para la lectura que Foucault hará de Nietzsche. La 
importancia y defensa de un pensamiento contradictorio, su valor filosófico frente 
al deseo de unidad y de sistema, por ejemplo, del Hegel francés de los 40. Hay en 
Blanchot un esfuerzo por pensar a Nietzsche desde la contradicción –más tarde lo 
hará desde lo fragmentario– que Foucault rescatará. Este rescate de la contradicción, 
de la muerte de Dios como acontecimiento afirmativo, de poner en relación la 
experiencia interior de Bataille con la experiencia del pensamiento de Nietzsche, es 
lo que nos permitará comprender, quizá, ese camino que Foucault nos indica: haber 
leído a Bataille y a Nietzsche gracias a Blanchot.

Y es precisamente ese aspecto de rescate de la contradicción y de un pensamiento 
antihegeliano el que representará Bataille dentro de la recepción francesa de 
Nietzsche en los años 30 y 40. Douglas Smith plantea que la filosofía francesa ha 
sido primero, desde los años 30, un pensar con Hegel y Heidegger, pero también 
un contra Hegel y contra Heidegger. Es en este movimiento de crítica, en donde 
la recepción de Nietzsche jugaría un papel fundamental52. Más allá de estar o no 
de acuerdo con esta tesis, ella nos sirve para comprender el impacto que provoca 
la lectura de Bataille en esta primera etapa del pensamiento de Foucault. Smith 
plantea que tanto Bataille como Lefebvre representarían un pensamiento que, si 
bien ha sido formada académicamente en el pensamiento de Hegel a partir de los 
maestros Koyève e Hyppolite, se los debe comprender precisamente en su gesto 
antihegeliano que permita pensarlo no como sistema, no como dialéctica, sino 
precisamente como contradicción y potencia creadora53. Esto implica abrirse a cierta 
lectura heideggeriana que será clave en la recepción de Nietzsche en los años 60 y 70. 
Sin embargo, estas lecturas maduraran en concepciones que también serán lecturas 
antiheideggerianas. Así, Smith plantea que, frente una «interpretación de derechas» 
–como Drieu La Rochelle– que enfatiza el concepto de Voluntad de Poder y sus 
implicaciones éticas, la interpretación antifascista como las de Lefebrvre y Bataille 
ponen una mayor atención en la idea de Eterno Retorno, intentando comprender el 
lugar de Nietzsche en la historia de la filosofía54. Así, Bataille y su voluntad de suerte 

51 BLANCHOT, Maurice. «Del lado de Nietzsche», 261. 
52 SMITH, Douglas. Transvaluations: Nietzsche en France 1872-1972, 7-8.
53 SMITH, Douglas. Transvaluations: Nietzsche en France 1872-1972, 68-101.
54 Lo que supone transitar desde el énfasis en las moralidades del amo y del esclavo (primer tratado de La Genealogía 
de la moral) hacia una «inversión del platonismo» en Cómo el “mundo verdadero” acabó convirtiéndose en una fábula 
–Historia de un error (en El Crepúsculo de los ídolos). Quizá aquí adquiera sentido esta afirmación de Foucault a Daniel 
Defert: «Estoy leyendo atentamente/lagarteando/descifrando [Je lizarde] a Nietzsche; Creo que estoy empezando a 
ver por qué su trabajo siempre me fascinó. Una morfología de la voluntad de saber en la civilización europea que 
dejamos de lado en favor de un análisis de la voluntad de poder». FOUCAULT, Michel. Lecciones sobre la voluntad de 
saber. Curso en el Collège de France (1970-1971), «Situación del curso», FCE, Buenos Aires, 2012, 295. (La expresión 
«Je lizarde Nietzsche» puede interpretarse como «yo leo ocioso, como una lagartija al sol de verano leo a Nietzsche»). 
Horacio Pons traduce este pasaje como «Holgazaneo con Nietzsche».



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»48

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

o azar y Lefebvre y su intento por unir a Marx y Nietzsche como críticos sociales, 
serán claves para concebir a Nietzsche como una potencia de pensamiento externa 
a la universidad, no institucional y que le permitirá a Foucault enfrentarse a sus 
maestros y profesores, a Sartre y a un hegelianismo existencialista. 

Sin embargo, «es probable que, si no hubiera leído a Heidegger, no habría 
leído a Nietzsche. Había intentado leer a Nietzsche en los años cincuenta, ¡pero 
Nietzsche por sí sólo no me decía nada! Mientras que Nietzsche y Heidegger, ¡eso sí 
que produjo el impacto filosófico!»55. Esta declaración retrospectiva introduce una 
variante en el relato que Foucault reconstruye sobre su encuentro con Nietzsche. 
La lectura de Blanchot y Bataille –que provoca ese encuentro con Nietzsche en el 
verano de 1953– representaría el por qué ha leído a Nietzsche, pero no explicaría 
el impacto propiamente filosófico de ese encuentro. Blanchot y Bataille están más 
cerca de una experiencia de lectura, vital, mientras que la lectura junto a Heidegger 
implica reconocer y valorar a Nietzsche como parte de la historia de la filosofía, 
cuestión que solo la lectura de Heidegger podía entregarle. El conocimiento de la 
filosofía de Heidegger proviene de instancias institucionales asociadas, al menos, 
a dos grandes nombres responsables de la recepción francesa de Heidegger: 
Jean Beaufret y Jean Wahl. Beaufret fue su profesor en la ENS y su nombre es 
fundamental para comprender la importancia de Heidegger para el pensamiento 
francés. Receptor de la famosa Carta sobre el humanismo, publica en cuatro 
volúmenes un gran estudio de la filosofía de Heidegger 56. Si bien no imparte 
cursos específicamente sobre Heidegger, expone en esas clases la interpretación 
heideggeriana de los grandes filósofos de la historia de la filosofía, lo que es de 
suma importancia para el Foucault de los 50 y 6057. Pero, Wahl fue mucho más 
importante para la formación filosófica de Foucault. Profesor en la Sorbonne, que 
durante los años 40 y 50, enseña Platón, Hegel, Nietzsche y Heidegger. Foucault 
probablemente asistió al curso de 1946 sobre Ser y Tiempo58 y sobre los análisis 
de Heidegger sobre Kant; en 1950 sobre la «idea de ser en Heidegger»; y otro, de 
finales de 1951 sobre el «pensamiento de Heidegger» y la «poesía en Hölderlin»59.  
También accedió a los apuntes de los estudiantes de otros cursos. Las clases de Wahl 
sobre Heidegger trataban sobre los textos publicados hasta esa fecha y cursos de los 
años 20 y 30 –apuntes a los cuales tuvo acceso. En cierta medida, sus cursos eran 
«comentarios de los cursos» de Heidegger. Un aporte fundamental de Wahl respecto 
de Heidegger es que da a conocer textos que aun no estaban traducidos al francés 

55 FOUCAULT, Michel. «El retorno de la moral». En Obras Esenciales 3, 388.
56 Ver, BEAUFRET, Jean. Dialogue avec Heidegger. Les éditions de Minuit, Paris. V.1 La philosophie grecque (1973); 
V.2 Philosophie moderne (1973); V.3 Approche de Heidegger (1974); V.4 Le chemin de Heidegger (1985). 
57 Tampoco debemos olvidar, según Derrida, que Heidegger tuvo esa importante presencia en el ENS gracias a un 
tercer Jean: Hyppolite. Ver ELDEN, Stuart. The early Foucault, 8-9.
58 Esto contrasta con la afirmación posterior de Foucault: «No conozco suficientemente a Heidegger y prácticamente 
no conozco Ser y tiempo». FOUCAULT, Michel. «El retorno de la moral», 388.
59 Ver ELDEN, Stuart. The early Foucault, 9. 



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 49

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60

ISSN: 0719-7519

e incluso ni siquiera publicados en alemán60. Sin embargo, el gran aporte de Wahl 
al tema que nos convoca es que da a conocer en Francia el libro de Jaspers sobre 
Nietzsche, tan importante para Blanchot, Bataille y por supuesto para Foucault en 
el curso sobre La cuestión antropológica, primero con una reseña en Acéphale61  y 
luego con la carta-prefacio a la traducción francesa del libro en 195062. 

4. Nietzsche y el fin de la antropología

En el breve recorrido que hemos realizado, hemos intentado dar cuenta, por una 
parte, de la recepción del pensamiento de Nietzsche en Francia y, por otra, cuáles 
han sido las fuentes de la lectura foucaultiana de Nietzsche en los 50, las que se 
concentran especialmente en estos tres nombres –Blanchot, Bataille y Heidegger–. 
Sin embargo, en el curso de 1954-1955 no vemos una interpretación de Nietzsche 
asociada a estos tres autores, sino que las fuentes del curso –su «aparato crítico»– 
remiten a cuatro autores que están sobre su mesa de trabajo: Jaspers, Kaufmann, 
Löwith y Vuillemin63. La importancia de estos textos, además de las citas de 
Nietzsche que extrae de ellos y utiliza en el curso64, no radica en que Foucault se 
adhiera a sus diversas tesis, sino en que en ellos el nombre de Nietzsche está inserto 
en la historia de la filosofía, quizá por primera vez de manera menos discutida y 
resistida, cuestión que al mismo tiempo le permite a Foucault iniciar un ejercicio 
que será permanente en su filosofía: presentar a Nietzsche, en tanto filósofo capaz 
de radicalizar la crítica a la historia de la filosofía, como una herramienta con la 
cual pensar el presente65. En este curso, intentará, desde una particular óptica, 
«usar» la filosofía de Nietzsche como un pensamiento radicalmente crítico de la 
filosofía y su modulación moderna –la antropología–, presentándolo al mismo 
tiempo como posibilidad de superación de esta. 

El curso, recuperado de un manuscrito titulado Conocimiento del hombre 
y reflexión Trascendental66, tiene la peculiaridad de que es uno de los pocos en 
60 Para conocer la importancia de Wahl en la recepción de Heidegger en Francia ver, JANICAUD, Dominique. 
Heidegger in France, Indiana University Press, 2015, 89-92.
61 WAHL, Jean. «Nietzsche y la muerte de Dios. Nota a propósito del “Nietzsche” de Jaspers», en BATAILLE, 
Georges et al. Acéphale. Arena Libros, Madrid, 2015, s/n.
62 JASPERS, Karl. Nietzsche. Introduction a sa philosophie. Lettre-préface de Jean Wahl, I-IV.
63 Referimos la traducción al castellano de: JASPERS, Karl, Nietzsche. Introducción a la comprensión de su filosofar. 
Sudamericana, Buenos Aires, 1963 y LÖWITH, Karl, De Hegel a Nietzsche. La quiebra revolucionaria del pensamiento 
en el siglo XIX. Marx y Kierkegaard. Sudamericana, Buenos Aires, 1968. Ver, además, KAUFMANN, Walter A, 
Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton University Press, New Jersey, 1950 y VUILLEMIN, Jules, 
“Nietzsche aujourd’hui”. En Les Temps Modernes, 1951 (2º trim.), 1921-1954. Este último es una reseña de tres textos 
anteriores, junto con una presentación de la interpretación heideggeriana de Nietzsche.
64 El aparato de citas de Nietzsche que Foucault utiliza remite a diversas fuentes: K. Jaspers, C. Richter, Ch. Andler 
y las traducciones de Geneviève Bianquis, Henri Albert, Marnorld y Morland. Finalmente, hay algunas citas de 
Heidegger, ya sea de ediciones en alemán o recientemente traducidas en esos años.
65 Por ejemplo, a propósito de la publicación de textos inéditos, para Foucault en El discurso filosófico de 1966, 
Nietzsche representará una segunda mutación del discurso filosófico, descomponiéndolo y generando un nuevo 
régimen del discurso. Ver, FOUCAULT, Michel. El discurso filosófico. Siglo XXI, Buenos Aires, 2025, 181-218. 
66 Que se encuentra en la BNF, Fonds Foucault, cote NAF 28730, Boîte 46, dossier 1.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»50

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

que Foucault realiza un análisis de las tesis de autores que pertenecen a lo que 
llamaríamos la disciplina y el canon filosófico, precisamente porque su trabajo 
posterior, especialmente en el Collège, consistirá en realizar una mirada sobre la 
misma, pero en diálogo con otros saberes. El curso ha sido organizado por los 
editores en tres momentos fundamentales. El primero trata sobre la «imposibilidad» 
de la antropología, analizando especialmente a Descartes y Malebranche y la 
transición que representa Kant; el segundo se ocupa de la antropología como 
«realización de la crítica», donde se analiza a Hegel, Feuerbach, Dilthey y Marx; 
y el tercero trata sobre el «fin» de la antropología y está dedicado íntegramente 
a Nietzsche. En este último apartado, el más extenso, Foucault intenta mostrar 
cómo Nietzsche y sus ideas representan, en la historia de la filosofía, el «momento» 
de superación de la antropología, entendida como ese saber que piensa al hombre 
anudado con su verdad y la verdad en relación con el hombre. 

La antropología había representado la realización de la crítica, la supresión de 
la metafísica y el fin de la filosofía al reivindicar, potenciar y efectuar la esencia 
del hombre. Sin embargo, para Foucault, estas reflexiones sobre el conocimiento 
del hombre y su realización antropológica, dejaban un espacio oculto: los aspectos 
materiales y vitales del hombre. Así, entra en escena la reflexión sobre la existencia 
natural del hombre, pero ya no como naturaleza infinita o creación divina ni como 
fenómeno, sino como evolucionismo. Es esta la gran mutación o revolución, porque 
«Nietzsche y Freud comparan el evolucionismo con la revolución copernicana»67. 
Es decir, si a partir de la física de Isaac Newton fue posible el pensamiento crítico 
de Kant, será la biología de Charles Darwin la que permitirá operar la crítica 
freudiana y nietzscheana del hombre, en la medida en que ahora la crítica de la 
verdad, como crítica de las ilusiones y del error, reemplazará lo que ha sido una 
reflexión sobre el hombre como crítica del conocimiento. Así, el evolucionismo 
y la biología de Darwin habrían permitido deshacer ese anudamiento, esa 
implicación entre verdad y hombre, pues el filo de la crítica de Nietzsche ya no se 
dirige a la razón trascendental como condición de posibilidad, sino al hombre en 
su existencia natural, es decir, la crítica ya no recae en la conciencia o en la razón 
del hombre, sino en el hombre como existencia natural. Por eso, con Nietzsche, ya 
no se criticarán «los sueños de un visionario sino la enfermedad de un pastor»68.

A partir de esta valoración del evolucionismo darwiniano, la crítica nietzscheana 
se desplegará contra el concepto de verdad. Nietzsche atacará el «prejuicio» de los 
filósofos que han creído que la verdad es más valiosa que la mentira o el error. 
Por el contrario, los filósofos han sido engañados no por el error, sino por la 
verdad misma, dado que ese prejuicio –la verdad por sobre el error, la verdad por 

67 FOUCAULT, Michel, La cuestión antropológica, 182. Aquí, la referencia al prefacio de la primera edición de 1950 
del libro de Kaufmann es evidente «… and it is suggested that he [Nietzsche] was not a Darwinist, but only aroused 
from his dogmatic slumber by Darwin, much as Kant was a century earlier by Hume», ver KAUFMANN, Walter A. 
Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton University Press, New Jersey, 1968 (3ª ed.), XIII.  
68 FOUCAULT, Michel, La cuestión antropológica, 183.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 51

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60

ISSN: 0719-7519

sobre la apariencia– no ha sido cuestionado. Mas bien, todo el saber filosófico 
se ha fundado en dicho prejuicio, convirtiendo a la filosofía en una comedia de 
defensores de la verdad. Esta es la tragedia de la filosofía y de los griegos, creer 
en algo que no es más que un prejuicio. Por esto, es necesario retornar al fondo 
dionisiaco del pueblo griego, volver a esa profundidad trágica, más primitiva 
que la verdad misma69. Este es el impulso filosófico del joven Nietzsche y que 
transformará todo preguntar en un liberar la verdad con todas sus contradicciones, 
abriendo un espacio crítico que desatará la implicación entre hombre y verdad y la 
verdad del hombre, que se constituyó desde Kant y configuró el problema mismo 
de la antropología. La filosofía ya no puede comenzar con una pregunta sobre si 
la verdad es necesaria para el conocimiento o para la acción moral, ámbitos donde 
la verdad del hombre se transforma en certezas para el saber y la acción, sino que 
comenzará por la liberación de la verdad «salto y baile en el espacio donde la 
verdad todavía no está ligada a sí misma, donde todavía tiene completa libertad 
para el error, la mentira, el ídolo»70. Esta singularidad y radicalidad del gesto 
crítico nietzscheano significará asumir que ya no poseemos la verdad. Y debemos 
vivir esa certeza, aunque ello implique que el hombre y la humanidad perezcan. 

Según la interpretación foucaultiana, la potencia de esta crítica de la verdad 
–y de su lazo indisoluble con el hombre–, junto con la necesidad de volver a ese 
fondo trágico que la filosofía perdió, supone rescatar la fuerza de la animalidad y 
del instinto. El evolucionismo propiamente nietzscheano no es un progreso hacia 
lo mejor, sino que es la prueba del devenir, de la fluidez de todo lo que es, de la 
ausencia de división o diferencia entre el hombre y el animal. En este sentido, 
el evolucionismo y la fluidización de la esencia del hombre nos hace evidente la 
muerte del hombre: animal racional no significa ser vivo dotado de razón, sino que 
bestia; el hombre no puede otorgarse a sí mismo un carácter absoluto ni eterno; 
y, producto de esa fluidez, el hombre solo puede superado porque él mismo es ese 
devenir. Este evolucionismo es el camino adecuado para una auténtica filosofía, 
que devuelve al hombre a su origen, ligándolo a su fondo animal y con ello 
liberándolo de una relación con una esencia, una verdad que lo defina. 

Por otra parte, junto con el evolucionismo, esta valoración de ese fondo 
animal implica la apuesta por una verdad anterior a la conciencia, facultad que 
la antropología ha definido como esencial en el hombre, por lo que ahora la 
pregunta filosófica originaria se transformará en un análisis psicológico, motivo 
por el cual la psicología debe convertirse nuevamente en la reina de las ciencias71. 
69 FOUCAULT, Michel, La cuestión antropológica, 184.
70 FOUCAULT, Michel, La cuestión antropológica, 186.
71 «Toda la psicología se ha quedado atascada hasta ahora en prejuicios y temores morales: no se ha arriesgado a las 
profundidades. Concebirla, como yo la concibo, como morfología y doctrina de la evolución de la voluntad de poder 
— esto no lo ha rozado nadie ni siquiera en sus pensamientos (…) Nunca a intrépidos viajeros y aventureros se les 
ha abierto un mundo más profundo de descubrimientos: y el psicólogo que «ofrece un sacrificio» así —no se trata del 
sacrifizio dell’intelletto, ¡al contrario!— podrá al menos exigir que la psicología vuelva a ser reconocida como señora de 
las ciencias, a cuyo servicio y preparación se ponen las demás ciencias. Pues de ahora en adelante la psicología vuelve 
a ser el camino que conduce a los problemas fundamentales». NIETZSCHE, Friedrich. Más allá del bien y del mal, 



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»52

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

Foucault contrapone, a partir de su interpretación de algunos textos de Nietzsche, 
una «psicología de los psicólogos» –que sería imitación de una psicología científica 
y el lugar de todos los errores e ilusiones del hombre sobre sí mismo– con una 
verdadera psicología que será «interpretación y su método será filológico»72. Esta 
psicología nietzscheana se basa en el trabajo crítico de Nietzsche que denuncia 
cómo el hombre se ha dado a sí mismo un alma, cómo ha pretendido reflejarse 
en una única conciencia y cómo, a través de la superstición, ha creído poseer 
una voluntad transparente a las acciones que realiza. De este modo, según la 
interpretación foucaultiana, las potencias críticas que se enfrentan a la modulación 
antropológica de la filosofía moderna estarían en el pensamiento nietzscheano, que 
intenta recuperar el auténtico sentido de la actividad y conocimiento psicológico: 
denunciar el alma del hombre como resultado de unas valoraciones morales y 
cristianas de la vida. En este sentido, toda la filosofía de Nietzsche, a partir de 
1885 con Más allá del bien y del mal, puede ser comprendida desde esta noción 
de psicología: La genealogía de la moral como análisis psicológico del cristianismo, 
de la conciencia y del ideal ascético; El caso Wagner como «caso» psicológico, 
el Anticristo como denuncia del alma cristiana o Ecce homo como superación 
y transvaloración de la decadencia. En estos textos, la crítica se centrará en los 
prejuicios filosóficos y antropológicos: sobrevaloración de la conciencia; creencia 
en la voluntad como causa de los actos; la ficción del «yo pienso»; el pensamiento 
como forma imaginaria de la interioridad. Todo esto tendrá su punto más alto en 
la denuncia nietzscheana de la filosofía y la metafísica como errores del lenguaje73. 

De este modo, la filosofía de Nietzsche es una psicología histórica del lenguaje, 
en cuanto gramática que, por ejemplo, en El crepúsculo de los ídolos se traduce 
en la denuncia de los errores gramaticales de la filosofía y de la metafísica como 
negación del devenir. Así, se desenmascara la ficción de una verdad trascendente 
y la necesidad de volver al instinto para restituir el verdadero fundamento de la 
voluntad, declarando con ello el fin de una filosofía que ha unido verdad con 
virtud, conocimiento con virtud, es decir, hay que certificar el fin de la filosofía 
occidental que desde Sócrates y Platón ha definido al conocimiento como acceso a 
la verdad, y con ello el ideal de una vida virtuosa, creyendo en la presencia estable 
y sólida de la verdad74. Por el contrario, el conocer nietzscheano es negación, y 
refutación, del conocimiento absoluto como condición y desaparición de la vida: 
«perecer por el conocimiento absoluto podría formar parte del fundamento del 

23, en Obras Completas, Volumen IV, Tecnos, Madrid, 2016, 312-313.
72 FOUCAULT, Michel, La cuestión antropológica, 193.
73 «Un quantum de fuerza no es sino un quantum tal de pulsión, de voluntad, de acción — mejor dicho, no es más 
que la propia pulsión, voluntad, acción, y si llega a parecer otra cosa es solo porque nos engaña, seductor, el lenguaje 
(y los errores básicos de la razón, en él petrificados), que entiende y malentiende que toda acción viene causada por un 
actor, por un “sujeto”». NIETZSCHE, Friedrich. La genealogía de la moral, primer tratado, 13, en Obras Completas, 
Volumen IV, Tecnos, Madrid, 2016, 475. 
74 «Cada psicología del conocimiento consiste en ese deslizamiento de la apertura a la verdad a la presencia de la 
verdad». FOUCAULT, Michel, La cuestión antropológica, 200.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 53

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60

ISSN: 0719-7519

ser»75. Y la psicología debe liberar al hombre del mito del conocimiento absoluto, 
redescubriendo el fundamento del ser. 

En este contexto crítico de la verdad –una verdad que ha sido valorada como el 
sentido y la finalidad de toda la tradición filosófica– abre camino a Dioniso filósofo, 
pues este representa la subversión de la noción de naturaleza, una naturaleza que 
en la modernidad y la antropología se constituyó como naturaleza humana, como 
esencia. Por eso, la crítica y la necesidad del retorno a la naturaleza –que es, en 
cierta medida, todo el sentido del ejercicio genealógico nietzscheano– supone 
acceder a los límites mismos de la verdad. Por eso, la filosofía de Nietzsche es el 
trabajo de un «ser “soterráneo [subterráneo]” [Unterirdischen] que horada, excava, 
socava»76, porque durante largo tiempo se ha sido topo. Así, los pensadores del 
subsuelo [Untergründlichen] son los más queridos, porque fisgonean y husmean, 
«meten la cabeza en la ciénaga» y, por eso, son mucho más radicales y profundos77. 
Para Foucault, ese bajo fondo del pantano representa la noción de naturaleza en 
el pensamiento de Nietzsche, esto es, como trasfondo de todo fundamento y, con 
ella, se abre una metafísica más profunda, que posibilita hacer una crítica «del 
hombre, de los valores y del mundo»78. Esta metafísica más profunda, la metafísica 
de la verdad, debe ser concebida no como fundamento o causa, sino como fondo 
abismal, porque la verdad es más profunda que la apariencia, por lo que ya no 
debemos creer en una verdad del otro mundo, como metafísica de la verdad 
ideal, platónica, sino que es apertura a la posibilidad de liberar el pensamiento 
del ser hacia el no-ser, hacia la contradicción. La verdad es prejuicio, error, ficción, 
pero también desafío, intensidad, contradicción pura. En este sentido, Foucault 
comprenderá que la apuesta filosófica de Nietzsche, a la luz de las interpretaciones 
de Jaspers y Heidegger, es metafísica79, pero será una apuesta asentada en Dioniso, 
una auténtica metafísica que la tradición ocultó e interpretó de una determinada 
manera. El filósofo debe hundirse en la noche para acceder a la verdad donde el 
error es su condición. Por ello, necesitamos una metafísica de la verdad entendida 
como un viaje ascéticamente dionisiaco, espiritual.

Según Foucault, esa metafísica de la verdad tiene tres características: dado que 
el fundamento del ser, el fondo dionisiaco, se niega al conocimiento, solo cabe 
que el conocimiento sea centelleo o parpadeo de múltiples interpretaciones, de 
perspectivas. En segundo término, la verdad se manifiesta como destello, rayo, 
relámpago que se exalta en la noche y, al mismo tiempo, se suprime en ella, por 

75 Citado en FOUCAULT, Michel, La cuestión antropológica, 201. La cita de Nietzsche es la siguiente: «Algo 
podría ser verdadero: aunque fuese perjudicial y peligroso en grado sumo; es más, podría formar parte del carácter 
fundamental de la existencia el que uno termine sucumbiendo a causa de su conocimiento total». NIETZSCHE, 
Friedrich. Más allá del bien y del mal, 39, 323.   
76 NIETZSCHE, Friedrich. Aurora, prólogo, 1, en Obras Completas, Volumen III, Tecnos, Madrid, 2014, 483- 484. 
77 NIETZSCHE, Friedrich. Aurora, 446, 655.
78 FOUCAULT, Michel, La cuestión antropológica, 204.
79 Para Jaspers, Nietzsche pertenece el ámbito de la experiencia cristiana y, para Heidegger, pertenecerá a la metafísica 
como su consumación. Ver, FOUCAULT, Michel, La cuestión antropológica, 221-245.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»54

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

lo que la noche será condición y colapso de la verdad, consumación y derrota del 
pensamiento. Finalmente, el ser se manifiesta como mediodía del ser, como ascesis 
filosófica sostenida por un pensar que no es «voluntad de verdad», sino apuesta 
por la apariencia, admiración de la apariencia, familiaridad con la soledad del ser, 
verticalidad de la vida en ese mediodía sin sombras, coraje de la verdad. Así, Dioniso 
es filósofo en la medida que vive en las apariencias, pero la filosofía igualó apariencia 
a error y a falsedad. Pero ahora, el juego de las apariencias, que se restituye en su 
aspecto trágico, se exalta en la «luz del ser» no en el movimiento de la vida o, dicho 
de otro modo, si lo trágico dionisiaco se rescataba antes como mito, ahora lo hará en 
el orden de la metafísica, pero una metafísica en que lo dionisiaco se supera «como 
verdad, pero aparece en su aparecer a la luz del ser»80. Por eso, Nietzsche propone una 
nueva promesa, no como promesa de una vida nueva sino de nuevas eternidades.

5. Conclusión

En el presente artículo hemos presentado las principales ideas que Foucault 
desarrolla en el curso La cuestión antropológica sobre Nietzsche. Para su mejor 
comprensión, hemos intentado contextualizar dicha lectura estableciendo algunas 
cuestiones que nos parecen centrales. El curso se ubica cronológicamente muy cerca 
del descubrimiento de Nietzsche por parte de Foucault, lo cual nos muestra que el 
tratamiento que realiza sobre Nietzsche y su intento por establecer la importancia 
de su pensamiento y su capacidad renovadora del pensamiento de occidente, radica 
en un genuino interés por dar con una clave filosófica del pensador alemán. Sin 
embargo, podemos advertir que dicha interpretación no remite a lo que podríamos 
denominar lecturas «privadas» de Nietzsche, si por ello queremos denominar su 
encuentro por fuera de la academia. Del mismo modo, tampoco aparece una 
lectura influenciada por Heidegger, al que Foucault accedió principalmente a 
través de Jean Wahl. Mas bien, Heidegger es una de las interpretaciones expuestas 
en el curso, pero no necesariamente asumidas en la lectura que Foucault realiza. 
Foucault se vale, efectivamente en este curso, de un conjunto de textos sobre 
Nietzsche que, en el ámbito intelectual francés, ya circulaban desde finales de los 
años 30. En este sentido, lo que hemos denominado «aparato crítico» del curso se 
sustenta, fundamentalmente en los libros de Jaspers y Löwith. Es principalmente 
en diálogo con este último texto que Foucault diseña el curso81 y, respecto de 
Jaspers, su libro era el gran texto de interpretación de la filosofía de Nietzsche, 
hasta la publicación de las conferencias y cursos de Heidegger82. El complemento 
80 FOUCAULT, Michel, La cuestión antropológica, 221.
81 En la situación del curso, la editora Arianna Sforzinni propone que, quizá, se podría suponer que todo este curso 
es una respuesta al texto de Löwith, interpretación que rechaza por ser reduccionista. Ver FOUCAULT, Michel, La 
cuestión antropológica, 300-301.
82 En los años 50 aparecerán Holzwege y Vorträge und Aufsätze que contenían textos sobre Nietzsche y solo entre 
1958 y 1962 la edición en francés. Esto significa que las pocas referencias bibliográficas de Heidegger en el curso eran 



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 55

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60

ISSN: 0719-7519

con el libro aparecido en 1950 de Kaufmann y la gran reseña de Vuillemin –que da 
cuenta de estos mismos libros junto con la interpretación heideggeriana–, supone 
atender a que Foucault trabaja con cierto canon, por así decirlo, de la docencia 
universitaria francesa respecto de Nietzsche. Por ello, en el curso comparece una 
interpretación que, a nuestro juicio, es plausible, cercana de los textos y sentido 
de la obra de Nietzsche, pero con limitaciones textuales, ya que no estaba aún 
disponible una edición crítica de su obra, pero con una intención de fondo 
crucial: el intento por presentar el pensamiento de Nietzsche no como una obra 
marginal, en el sentido de no filosófica, sino que se arriesga a presentar a Nietzsche 
como posibilidad crítica de cierre de la antropología pero, al mismo tiempo, como 
posibilidad de salida, de constitución de una nueva condición o modulación 
filosófica. Este esfuerzo con el tiempo, con otras matrices y direcciones, decantará 
en las lecturas y usos más conocidos, pero con mayor rendimiento como, por 
ejemplo, en la cuestión de la hermenéutica, del discurso, de la locura, de la 
arqueología y la genealogía. Pero, insistimos, que en este curso ya hay un primer 
intento por pensar a Nietzsche dentro de una historia de la filosofía, en donde su 
obra es efectivamente una posibilidad crítica. Así, la interpretación foucaultiana, 
si bien potencia una metafísica –de la verdad– en Nietzsche, se distingue de la 
realizada por Jaspers –que la piensa en dependencia del cristianismo– o de 
Heidegger –que la piensa como parte de la metafísica occidental– o del mismo 
Löwith, que interpreta el nihilismo y la muerte de Dios como consumación del 
humanismo. Por ello, hay un intento de originalidad en la interpretación que se 
centra en recuperar y retornar al pensamiento trágico dionisiaco. Así, Nietzsche 
se transforma en una posibilidad de «salida» del humanismo y la antropología, 
cuestiones que aparecerán en Las palabras y las cosas. Del mismo modo, Foucault 
volverá sobre la tensión entre filosofía y tragedia en el primer prólogo a Historia de 
la locura, firmada en Hamburgo en 1960 y eliminada de las ediciones posteriores. 
Ahí, la posibilidad de realizar una historia de la racionalidad y, por lo tanto, de 
una arqueología del silencio respecto de la locura, es posibilitada por la estructura 
de análisis nietzscheana, que enseña que la historia de occidente ha sido posible 
por el «rechazo, olvido y caída silenciosa de la tragedia»83. Además, la utilización 
de la filosofía de Nietzsche, como posibilidad de pensar una psicología de la 
psicología, es también muy señera. En años posteriores, la cuestión de la locura, 
del psicoanálisis o del poder psiquiátrico serán asuntos fundamentales en Foucault 
y aquí parece acceder a la misma preocupación, pero con relación a pensar la 
posibilidad de que Nietzsche sea la superación de una psicología determinista o 
científica –una ciencia humana84. Del mismo modo, en el énfasis que Foucault 

traducidas del alemán por Foucault.
83 FOUCAULT, Michel, «Prefacio». En Obras esenciales 1, Paidos, Buenos Aires, 1999, 123.
84 En este sentido, vemos en este curso más presencia del uso de Nietzsche de la Historia de la locura que el de Las 
palabras y las cosas.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»56

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

otorga a la biología darwiniana y al evolucionismo en Nietzsche85, reconocemos 
un germen del interés que adquirirá para el propio Foucault, la biología, la 
historia de la ciencia, la población para asuntos como el biopoder. Finalmente, 
la insistencia en la verdad en este curso –«prejuicio», «metafísica», «coraje»– nos 
lleva necesariamente a aquellas afirmaciones al final de su vida en la que Foucault 
advertía que su problema filosófico fue siempre la verdad. Por eso, afirmamos que 
Nietzsche se transformó, desde el inicio de su trabajo, en una referencia intelectual 
y que, tal como lo indicábamos al inicio, intentó cumplir con éxito el desafío que 
Nietzsche exigía.

85 Otro libro de cabecera de este curso es RICHTER, Claire. Nietzsche et les théories biologiques contemporaines, 
Mercure de France, Paris, 1911, del cual Foucault extrae un número importante de citas de Nietzsche.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 57

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60

ISSN: 0719-7519

6. Bibliografía

BARZILAY, Aner. «Nietzsche, Ontology and Foucault’s critical Project: To perish 
from absolute Knowledge». En Theory, Culture & Society. Special Issue: 
Foucault before the Collège de France.  Vol. 40 (1-2), 2023, 201-218. 

BATAILLE, Georges et al. Acéphale. Arena Libros, Madrid, 2015.

BATAILLE, Georges. Sobre Nietzsche Voluntad de suerte. Taurus, Madrid, 1972.

BIANQUIS, Geneviève. Nietzsche en France. L’influence de Nietzsche sur la pensé 
française. Félix Alcan, Paris.

BLANCHOT, Maurice. «De lado de Nietzsche». En La parte del fuego. Arena 
libros, Madrid, 2007, 257-267.

BLANCHOT, Maurice. Falsos Pasos. Pre-Textos, Valencia, 1977, 45-49.

BLANCHOT, Maurice. «Reflexiones sobre el nihilismo». En La conversación 
infinita. Arena libros, Madrid, 2008, 175-220.

BOUDOT, Pierre. Nietzsche et l’au-delà de la liberté: Nietzsche et les ecrivains 
français de 1930 à 1960. Aubier-Montaigne, Paris, 1970.

BOYER, Alain et al. Pourquoi nous ne sommes pas nietzschéens. Grasset, Paris, 1991.

CASTRO, Edgardo. «Los usos de Nietzsche. Foucault y Deleuze». En Instantes y 
azares: Escrituras nietzscheanas, Nº 2, 2002, 59-74. 

CHAVES, Ernani. «“Não se pode falar de Nietzsche sem relacioná-lo claramente 
à actualidade”. O Nietzsche “francés” na paginas de Zeitschrift Für 
Sozialforschung». En Cadernos de Filosofia Alemã, Nº16, Jul-Dez 
2010, 147-165.

DEFERT, Daniel. «Chronologie». En DE I, Gallimard, Paris, 13-64.

ELDEN, Stuart. The early Foucault. Polity Press, Cambridge, 2021. 

FOUCAULT, Michel. Defender la sociedad. Curso en el Collège de France (1975-
1976), FCE, Buenos Aires, 2000.

FOUCAULT, Michel. «El libro como experiencia. Conversación con Michel 
Foucault». En La inquietud por la verdad. Escritos sobre la sexualidad y 
el sujeto, Siglo XXI editores, Buenos Aires, 2013, 33-99.

FOUCAULT, Michel. El gobierno de sí y de los otros. Curso en el Collège de France 
(1982-1983), FCE, Buenos Aires, 2009.

FOUCAULT, Michel. El gobierno de sí y de los otros II. El coraje de la verdad. Curso 
en el Collège de France (1983-1984), FCE, Buenos Aires, 2010.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»58

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

FOUCAULT, Michel. «El retorno de la moral». En Obras Esenciales 3, Paidos, 
Buenos Aires, 1999, 381-391. 

FOUCAULT, Michel. «Estructuralismo y postestructuralismo». En Obras 
Esenciales 3, Paidos, Buenos Aires, 1999, 307-334.

FOUCAULT, Michel. La cuestión antropológica. Una historia de la pregunta por el 
hombre.  Siglo XXI editores, Madrid, 2024. 

FOUCAULT, Michel. Lecciones sobre la voluntad de saber. Curso en el Collège de 
France (1970-1971), FCE, Buenos Aires, 2012.

FOUCAULT, Michel. Nietzsche. Cours, conférences et travaux, ed Harcourt, 
Bernard E., Gallimard/Seuil, Paris, 2024.

FOUCAULT, Michel. «Prefacio». En Obras esenciales 1, Paidos, Buenos Aires, 
1999, 121-130.

FOUCAULT, Michel. ¿Qué es la crítica?, Siglo XXI, Buenos Aires, 2018.

FOUCAULT, Michel. Una lectura de Kant. Introducción a la Antropología en 
sentido pragmático. Siglo XXI, Madrid, 2010.

HARCOURT, Bernard E. «Cinco modalidades del uso de Michel Foucault de los 
escritos de Nietzsche (1959-1973): crítica, epistemológica, lingüistica, 
aletúrgica y política». En Dorsal, Revista de estudios foucaultianos. 
Lecturas foucaultianas de Nietzsche, Nº 16, 2024, 167-193. 

JASPERS, Karl. Nietzsche y el cristianismo. Leviatan, Buenos Aires, 1990.

JASPERS, Karl. Nietzsche. Introduction a sa philosophie. Lettre-préface de Jean 
Wahl, Gallimard, Paris, 1950.

JASPERS, Karl. Nietzsche. Introducción a la comprensión de su filosofar. 
Sudamericana, Buenos Aires, 1963.

KAUFMANN, Walter A. Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton 
University Press, New Jersey, 1968 (3ª ed.). 

LE RIDER, Jacques. «Nietzsche et la France. Présences de Nietzsche en France». 
En Friedrich Nietzsche Oeuvres Vol I. Robert Lafont, Paris, 1993, XI-
CXII.

LE RIDER, Jacques. «Nietzsche, una pasión francesa. Cien años de recepción de 
Nietzsche en Francia». En Enrahonar, Vol. 35, 2002, 43-65.

LE RIDER, Jacques. «Un siècle de réception française de Nietzsche». En 
Chroniques Allemandes. 1900-200. Cent ans de regards français sur 
l’Allemagne, Nº9, 2001, 43-65.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...» 59

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60

ISSN: 0719-7519

LE RIDER, Jacques. Nietzsche en France. De la fin du XIXe siècle eu temps présent.  
Presses Universitaires de France, Paris, 1999. 

LÓPIZ, Pablo. «El joven Foucault, lector de Nietzsche». En CASTRO, Rodrigo 
y COLOMBO, Agustín (eds.). Devenir Foucault. Cursos y trabajos 
1953-1969. Akal. Madrid, 117-147. 

LÖWITH, Karl. De Hegel a Nietzsche. La quiebra revolucionaria del pensamiento 
en el siglo XIX. Marx y Kierkegaard. Sudamericana, Buenos Aires, 
1968.

MILCHMAN, Alan and ROSENBERG, Alan. Foucault and Heidegger. Critical 
encounters. University of Minnesota Press, Minneapolis, MN, 2003.

MONTINARI, Mazzino. «La volonté de puissance» n’existe pas. L’Éclat, Paris, 2001

MUÑOZ GONZÁLEZ, Diana M. «Nietzsche y los filósofos de la diferencia». 
En Franciscanum: revista de las ciencias del espíritu. Vol. 55, Nº 159, 
2013, 17-56.

NIETZSCHE, Friedrich. Aurora, en Obras Completas, Volumen III, Tecnos, 
Madrid, 2014.

NIETZSCHE, Friedrich. Correspondencia III. Tecnos, Madrid, 2009.

NIETZSCHE, Friedrich. La genealogía de la moral, en Obras Completas, Volumen 
IV, Tecnos, Madrid, 2016.

NIETZSCHE, Friedrich. Más allá del bien y del mal, en Obras Completas, Volumen 
IV, Tecnos, Madrid, 2016.

PINGUET, Maurice. «Les années d’apprentissage». En Le Débat, Nº 41, Nº4, 
1986, Paris, 122-131.

PINTO, Louis. «Los sobrinos de Zaratustra. Vanguardismo, izquierdismo y 
posmodernismo». En Sociología histórica. Sociología de la producción 
intelectual en España y Francia, Nº2, 2003, 55-71. 

PINTO, Louis. Les neveux de Zarathoustra. La réception de Nietzsche en France. 
Seuil, Paris, 1995.

RICHTER, Claire. Nietzsche et les théories biologiques contemporaines. Mercure de 
France, Paris, 1911.

ROSENBERG, Alan; WESTFALL, Joseph (eds). Foucault and Nietzsche: a critical 
encounter. Bloomsbury Academic, London, 2018.

SAZBÓN, José. «Aspectos de la recepción temprana de Nietzsche en Francia». En 
Prismas, Revista de historia intelectual, Nº5, 2001, 9-33.



BERRÍOS GUAJARDO, Víctor «La lectura foucaultiana de Nietzsche...»60

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Número 19, diciembre 2025, 35-60
ISSN: 0719-7519

SFORZINI, Arianna. «Foucault and the History of Anthropology: Man, before 
the “Death of man”». En Theory, Culture & Society. Special Issue: 
Foucault before the Collège de France.  Vol. 40 (1-2), 2023, 37-56.

SLUGA, Hans. «“I am simply a Nietzschean”». En O’LEARY, Timothy and 
FALZON, Christopher (Eds.). Foucault and Philosophy. Wiley-
Blackwell, Malden, 2010, 36-59.

SLUGA, Hans. «Foucault’s encounter with Heidegger and Nietzsche». En 
GUTTING, Gary (ed.). The Cambridge Companion to Foucault. 
Cambridge University Press, Cambridge, 2005, 210-239.

SMITH, Douglas. Transvaluations: Nietzsche en France 1872-1972. Oxford 
University Press, Oxford, 1996.     

STASZAK, Anne. «Sociologie de la réception de Nietzsche en France». En L’Année 
sociologique, Vol. 48, Nº2, 1998, 365-384.

VV. AA., Nietzsche VII colloque 4-8 Jillet 1964. En Cahiers de Royaumont 
Philosophie Nº VI. Les Éditions de Minuit, Paris, 1968.

VERBAERE, Laure. «L’histoire de la réception de Nietzsche en France. Bilan 
critique». En Revue de Litterature Comparée, Apr-Jun 2003, 225-233. 

VUILLEMIN, Jules. «Nietzsche aujourd’hui». En Les Temps Modernes, 1951 (2º 
trim.), 1921-1954. 

WAHL, Jean. «Le Nietzsche de Jaspers». En Recherches Philosophiques, Nº 6, 1937, 
346-362.


