Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos

Nuimero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519
DOI: 10.5281/zenodo.18067396

[http://www.revistas.cenaltes.cl/index.php/dorsal]

Foucault y Malebranche, de La question
anthropologique a Les mots et les choses

Foucault and Malebranche: from La question
anthropologique 70 Les mots et les choses

Edgardo Castro

Universidad de Buenos Aires (UBA) — CONICET, Argentina

Resumen: El presente trabajo se ocupa de
la presencia de Malebranche en el joven
Foucault, en particular, a propésito de la
nocién de Mundo en la interpretacién de
la Epoca clisica que nos presenta el curso
de 1954-1955, La cuestion antropoldgica.
Se ocupa también de esbozar los temas de
esa posible tesis secundaria de doctorado
sobre Malebranche como psicélogo que
Foucault se imaginaba por esta misma
época. Posteriormente, aborda las razones
del abandono de Malebranche, una
década mds tarde, cuando la problemdtica
del Mundo sea reemplazada por la de la
episteme.

Palabras clave: época cldsica, mundo;
episteme; imaginacién; hombre.

edgardomanuelcastro@gmail.com

Abstract: This paper is concerned with
the presence of Malebranche in the young
Foucault, in particular with the notion
of the World in the interpretation of the
Classical Epoch presented in the 1954-
1955 course, The Anthropological Question.
He also outlines the themes of the possible
secondary doctoral thesis on Malebranche
as a psychologist that Foucault imagined
around the same time. Subsequently, he
discusses the reasons for the abandonment
of Malebranche, a decade later when the
problematic of the World was replaced by
that of the episteme.

Keywords: Age of Reason; World;

Episteme; Imagination; Man.

Fecha de recepcién: 10/06/2025. Fecha de aceptacién: 03/12/2025.

Doctor en Filosoffa (Universidad de Friburgo), profesor de la cdtedra Filosoffa (Universidad de Buenos Aires) y
Historia de la filosoffa contempordnea (Universidad de San Martin), en Argentina, y Investigador Principal del
CONICET. Sus libros y articulos se ocupan de la filosofia francesa e italiana contemporanea. Dirige, ademds, la Serie
Fragmento Foucaultianos en Siglo XXI Editores, que publica en lengua castellana los inéditos de Michel Foucault.



12 CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...»

1. Introduccién

A partir del afio 2018, con la serie Cursos y trabajos anteriores al College de
France, ha comenzado a publicarse una parte de los inéditos de Michel Foucault
conservados actualmente en la Bibliothéque Nationale de France. Algunos de
los volimenes ya aparecidos, como Phénoménologie et psychologie y Le discours
philosophique, se aproximan al estilo de los libros publicados por Foucault en vida.
La exposicidn se despliega en capitulos cuyos pdrrafos presentan mayormente un
desarrollo compacto. Otros volimenes, entre los que se encuentra La question
anthropologique (en adelante LQA) y La sexualité et Le discours de la sexualité, son
diferentes. Estos no tienen el estilo de un libro o de un ensayo, pero tampoco el
de sus cursos; pues, aunque aparezcan asi caracterizados por sus editores, no lo
son. El registro oral, caracteristico del género, estd completamente ausente. Estos
volimenes carecen, entonces, tanto de la compacidad de los libros como de la
fluidez de los cursos. Son, mds bien, notas preparatorias, apuntes de los que se
sirvié o hubiese podido servirse Foucault para sus clases. Estas notas o apuntes
no son, sin embargo, un puro material bruto y disperso. Se sitlan en un lugar
intermedio entre las fichas de lectura que Foucault elaboraba, conservadas en los
Fonds Foucault, y la exposicién acabada de la que no disponemos. Situadas en
ese lugar o siendo ellas mismas ese lugar, estas notas o apuntes nos revelan un
Foucault in fieri. Nos lo muestran trabajando en su laboratorio, en el momento
mismo de sus experimentos conceptuales.

Definirifa ese lugar intermedio entre las fichas de lectura y la exposicién acabada
como el de la lectura de las lecturas, es decir, la lectura que Foucault hace de sus
lecturas: las selecciona, las ordena y, sobre todo, las interpreta.

En las “Reglas para el establecimiento del texto”, Arianna Sforzini describe el
modo en que este lugar intermedio ha llegado hasta nosotros, en este caso, con la
publicacién de LQA, en estos términos:

“estilo m4s lacénico, referencias alusivas a fichas de lectura, numerosas
citas con pocas referencias, mayor interlineado para estructurar y
jerarquizar el texto, ausencia de notas a pie de pdgina, [...] forma
lapidaria, concisa, a veces eliptica”.!

De ese lugar intermedio constituido por LQA, con los desafios que las mencionadas
caracteristicas nos plantean, nos interesa la figura de Nicolas Malebranche, cuyo
protagonismo en relacién con la interpretacién foucaultiana de la denominada
Epoca cldsica serd luego dejado de lado por nuestro autor. Explorar el lugar
que ocupa en este trabajo de mediados de la década de 1950 y las razones de su
posterior abandono diez afios més tarde son nuestros principales objetivos.

1 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955. Seuil-Gallimard-EHHSS, Paris, 2022, 9.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...» 13

2. Malebranche en Foucault

El interés de Michel Foucault por el fildsofo oratoriano se remonta a los proyectos
doctorales que se imaginaba de joven, antes de su partida hacia Uppsala en el
otofio boreal de 1955. El primero de estos proyectos se remonta a su época como
becario de la Fondation Thiers, en la que permanecerd durante algunos pocos meses
entre 1951 y 1952. Segtin cuanto Foucault le comunica al helenista Paul Mazon,
director de la Fondation Thiers, su intencién era trabajar, por un lado, sobre el
problema de las ciencias humanas en los poscartesianos, abordando la evolucién
del cartesianismo bajo las influencias extranjeras, holandesas e italianas, en Nicolas
Malebranche y Pierre Bayle, y, por otro, sobre la nocién de cultura en la psicologia
contempordnea.? Por esta época, segtin Eribon, la tesis principal de doctorado del
joven Foucault hubiese abordado el segundo de los temas comunicados a Mazon.
En cuanto a la tesis complementaria, Eribon y Sabot coinciden en que se hubiese
desarrollado bajo la direccién de Henri Gouhier y ocupado de Malebranche como
psicélogo.?

Un segundo proyecto doctoral emerge en el momento de su desplazamiento
a la Universidad de Lille. En esta ocasién, Foucault le expresa a Raymond
Polin, profesor de Lille, su intencién de escribir una tesis sobre la filosoffa de la
psicologfa. La tesis secundaria se hubiese titulado, ahora, Psiquiatria y andlisis
existencial y hubiese estado dedicada a Ludwig Binswanger® La tercera propuesta
de temas doctorales de investigacién la conocemos por un curriculum vitae
enviado a Georges Dumézil. Esta vez, su tesis principal de doctorado hubiese
sido sobre la nocién de Mundo en la fenomenologifa y su importancia para las
ciencias humanas, y el tema de su tesis secundaria, la psico-fisica de la sefial y la
interpretacién estadistica de la percepcién.

En resumen, por esta época, la primera mitad de la década de 1950, el interés
foucaultiano por Malebranche aparece entrelazado con la fenomenologia, la
historia de las ciencias humanas, la historia del cartesianismo y la psicologia.

Pasando de los proyectos al estado actual de sus publicaciones, el nombre
de Malebranche se encuentra en ellos 107 veces, 37 de las cuales provienen
de Foucault y 70, de los editores o de algiin eventual interlocutor.” Se trata de

2 ERIBON, D. Michel Foucault (1926-1984). Flammarion, Parfs. 1989, 58.

3 ERIBON, D. Michel Foucault et ses contemporains. Fayard, Paris. 1994, 106. FOUCAULT, M. Phénoménologie
et psychologie. EHESS-Gallimard-Seuil-EHESS, Paris. 2021, 367, nota 7. BASSO, E. The Young Foucault. The Lille
Manuscripts on Psychopatology, Phenomenology, and Anthropology, 1952-1955. Columbia University Press, New York.
2022, 20.

4 ERIBON, D. Michel Foucault et ses contemporains, 106.

5 FOUCAULI, M. Binswanger et lanalyse existentielle. EHESS-Gallimard-Senil-EHESS, Paris. 2021, 181.
FOUCAULT, M. Phénoménologie et psychologie, 367, nota 7.

6 ERIBON, D. Michel Foucault et ses contemporains, 112.

7 Cronolégicamente las referencias precisas son las siguientes (la “f”, la “¢” y la “0” al final del ntimero de pdgina
indica que se trata, respectivamente, de una referencia propia de Foucault, de los editores u otros. La constitution
d'un trascendantal historique dans la Phénoménologies de I'Esprit de Hegel: 41¢; Binswanger et l'analyse existentielle:

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutmero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



14 CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...»

menciones en las que el nombre de Malebranche aparece junto a otros autores de
los siglos XVII y XVIII (Descartes, Spinoza, Leibniz) o en las que Foucault recurre
a Malebranche a propésito de un determinado tema en particular, para el que el
pensamiento del oratoriano le resulta especificamente relevante (la imaginacién,
los juicios naturales, el sentimiento interior, la caida, el pecado, la gracia).® El
mayor ndmero de referencias a Malebranche lo encontramos en LQA (40 en
total), en el marco de la interpretacién que aqui se nos ofrece de la Epoca clasica,
de la que nos ocuparemos seguidamente.

3. Una historia del mundo

LQA se divide en tres partes. La primera parte, luego de algunas pdginas inicialesa modo
de introduccién, estd organizada a su vez en tres secciones (A, B y C). La primera de
estas secciones (la seccién A), titulada “La antropologfa y la filosofia cldsica”, dedicada
ala filosofia de los siglos XVII y XVIII, se subdivide a su vez en tres subsecciones en las
que Foucault se desplaza de la fisica aristotélica a la moderna (subseccién I); de las leyes
cartesianas del movimiento a la problemdtica de la imaginacién en la Epoca clasica,
especialmente en Malebranche (subseccién I1); y, finalmente, de la problemdtica de la
imaginacién a la figura de Ad4n antes de la caida y después de la historia. La seccién
A de la primera parte de LQA culmina con la exposicion de las razones por las cuales
una antropologfa era imposible en la Epoca cldsica.

Por supuesto, no se trata de que los filésofos de entonces no hayan escrito
tratados acerca del hombre. Basta mencionar el célebre De homine de Descartes,
cuya lectura, que no podia interrumpir aunque le produjera taquicardia, convirtié
a la filosofia a Nicolds Malebranche en 1664. Si no habia una antropologfa en la
Epoca clédsica, es porque el logos de todos esos tratados no era el del hombre. El
lenguaje de esos tratados cldsicos hablaba de lo humano y le hablaban al hombre;
pero no era él quien hablaba. El hombre y la verdad que estos tratados exponian
no se encontraban al mismo nivel, “4 plain-pied”, segin una expresion de la que
Foucault se sirve en varias ocasiones. En otros términos, habia una verdad para el
hombre y también acerca de él; pero no una verdad del hombre. La imposibilidad
cldsica de una antropologia es, como veremos, la imposibilidad de un logos
propiamente humano, de una verdad que provenga de él y de ningtin otro lado.

185¢, 213¢; Phénomélogie et psychologie: 32¢, 40-42f, 80-81e, 102f, 200f, 211e, 214f, 239¢, 248f, 260¢, 367¢, 391e¢,
422e. La question anthropologique: 15e¢, 28f, 34f, 35f, 39f, 42-43f, 48f, 75-77¢, 231-232e, 237-240¢, 244e, 268e,
272-273e, 287e, 289e. “Introduction” a Le réve et l'existence (en Dits et écrits 1): 83f. Nietzsche: 234f, 399e. Histoire
de la folie a Idge classique: 231f, 290f, 294f, 311f. Naissance de la clinique: IXf. “Débat sur le roman” (en Dits et écrits
1): 347-3480. Archéologie des sciences humaines: 29e, 41f. Les mots et les choses: 73-74f, 80f, 84f, 133f, 139f. Le discours
philosophique: 39¢, 73f, 134f, 163e, 304e. “Qui étes-vous, professeur Foucault?” (en Dits et écrits 1): 611f. Quest-ce
que la critique?: 670. Naissance de la biopolitique: 282f, 293¢, 348e.

8 A estos temas que dominan las referencias a Malebranche, se le suma el de la tltima referencia, cronolégicamente
hablando. En este caso, el Dios de Malebranche aparece en relacién con la mano invisible de Adam Smith en
Naissance de la biopolitique (282).

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...» 15

Foucault despliega la historia de esta imposibilidad como una historia del
mundo. Ya mencionamos su interés por la nocién de mundo en la fenomenologfa;
de hecho, proyectaba dedicarle una tesis principal de doctorado. El mundo, en
efecto, es un tema recurrente en los escritos husserlianos a partir de /deen; sobre
todo en Ideen I1'y los inéditos de esta época a los que Foucault alude, precisamente,
en las pdginas introductorias de esta primera parte de LQA.” Husserl retomard este
tema en Krisis. La publicacién en alemdn de estos escritos, vale la pena sefialarlo, se
remonta a poco antes de la composicién de LQA. Ideen II aparece en 1952 y Krisis,
en 1954 (aunque algunas partes habifan sido publicadas con anterioridad). Sin
dudas, Foucault ha sido conducido hacia la nocién de mundo y su problemdtica
por estos trabajos de Husserl, segiin las modalidades particulares en que los
escritos de Husserl y, sobre todo, los inéditos del filésofo moravo circularon
entre los filésofos franceses de la mano de Merleau-Ponty y por la interpretacion
de E. Fink." M4s alld de la importancia que tuvo para Foucault la lectura de
Husserl, cuya problematizacién del mundo ha inspirado y animado las pdginas
de LQA; sin embargo, en la seccién que aqui nos ocupa, la primera de la primera
parte, el término “mundo” adquiere sucesivos sentidos, no necesariamente
fenomenoldgicos, que marcan el ritmo de los desarrollos foucaultianos. Podemos
distinguir al menos cuatro: el mundo como la totalidad efectiva de los cuerpos
(Aristételes); el mundo como el error que nos conduce la verdad (Descartes); el
mundo como revelacién de las voluntades particulares con las que Dios asiste
al hombre (Malebranche) y el mundo como expresién del logos divino antes y
después del exilio de la historia (Malebranche y Leibniz, respectivamente). De
estas diferentes declinaciones del mundo nos ocuparemos seguidamente.

Por las caracteristicas especificas de LQA, que su editora ha descrito en los
términos antes referidos; la exposicién de Foucault requiere mds de una parafrasis
que de una traduccién. Aunque parcial y sucinta, esta es la tarea que nos
proponemos llevar a cabo.

4. De Aristoteles a Leibniz

En cuanto concierne a la fisica aristotélica, con la que se inicia la exposicién de
Foucault en esta primera seccién de la primera parte, la atencién estd puesta en las
nociones de lugar y de movimiento. Para abordarlas, Foucault se sirve del primer
volumen del monumental Systéme du monde. Histoire des doctrines cosmologiques
de Platon & Copernic de Pierre Duhem. Retoma sus desarrollos, sus lineas de
argumentacién e incluso las referencias textuales; pero, como veremos, también
se distancia.

9 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 17, nota 24.
10 Cf., por ejemplo, VAN BREDA, Hermann, “Maurice Merleau-Ponty et les Archives-Husserl & Louvain”, Revue de
Métaphysique et de Morale, ano 67, nimero 4, 1962, 410-430.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutmero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



16 CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...»

En las pdginas consagradas a la nocién de lugar en la fisica de Aristdteles en la
obrade Duhem,"! se parte de las dos definiciones que encontramos al inicio del libro
IV de la Fisica, es decir, el lugar entendido como la parte inmediatamente contigua
a un cuerpo (el agua del rio que la rodea la nave) y el lugar entendido como aquello
inmévil que contiene un cuerpo (las riberas y el lecho del rio en el que se encuentran
el agua que fluye y la nave que flota en ella). Segin Duhem, Aristételes pasa de
la primera a la segunda; porque, excepto que adopte una posicién cartesiana y se
entienda el lugar a partir del movimiento relativo de las partes (Foucault recoma
esta observacién de Duhem);'? el lugar tiene que ser esencialmente inmdévil. La
inmovilidad se vuelve, por ello, “una de las caracteristicas primeras que Arist6teles
atribuye al lugar”,”® afirma Duhem vy sintetiza: “el lugar es el término fijo que
permite juzgar del reposo de un cuerpo y de su movimiento”.' El movimiento se
subordina conceptualmente, entonces, a la inmovilidad del lugar.

En la cosmologfa aristotélica, surge de este modo la necesidad de establecer
cudles son esos puntos fijos que hacen que el cosmos sea el lugar de todos los
cuerpos. Para Aristételes, como sabemos, esos términos inmdviles son, por un lado,
el centro del mundo y, por otro, la superficie interior de la dltima de las esferas
celestes, la octava. Hacia el primero tiende el movimiento natural rectilineo de los
cuerpos sublunares pesados; hacia el segundo, el de los cuerpos sublunares ligeros.

Ahora bien, la octava esfera celeste, por un lado, tiene que ser fija, para poder
ser el lugar de los cuerpos del cosmos; pero, por otro, puesto que es un cuerpo,
tiene que ser ontoldgicamente mévil (aunque Aristételes no emplea el término
“ontologfa”, del que no disponia). Y asf nos lo ensefa, en efecto, la astronomia de
la época. La solucién aristotélica consiste en dotarla de un movimiento circular
y eterno, de modo que, como totalidad es inmdévil; pero sus partes se mueven.
Este movimiento circular de la esfera celeste, que el primer motor ha puesto en
movimiento, lo conducird a Aristételes a sostener la inmovilidad de la tierra como
centro del cosmos, en torno al cual gira la esfera celeste.

Hasta aqui las lineas generales de la exposicién de Duhem que Foucault,
como ya sefialamos, retoma, incluso en sus referencias textuales a Aristételes, a
Simplicio o al propio Descartes. Pero, como también sefialamos, se distancia y
hasta se opone. Tres de estos que podriamos denominar puntos de difraccién, més
que de ruptura, nos interesan aqui. Pasamos, asi, de las lecturas de Foucault a su
lectura de estas lecturas.

El primer punto de difraccién concierne a la direccionalidad del andlisis. La
exposicion de Duhem se estructura, en gran medida, a partir de la tensién entre las
mencionadas dos definiciones del movimiento, las que hacen que, segin Duhem, no

11 DUHEM, . Le systéme du monde; histoire des doctrines cosmologiques de Platon & Copernic. Librairie Scientifique
A. Hermann et fils, Paris. 1913, 198-205.

12 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 19
13 DUHEM, P. Le systéme du monde; histoire des doctrines cosmologiques de Platon & Copernic, 199.
14 DUHEM, P. Le systéme du monde; histoire des doctrines cosmologiques de Platon & Copernic, 200.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...» 17

podamos esperar un “desarrollo légico riguroso™

en la argumentacién aristotélica y
que su “teorfa se quiebre en dos partes incompatibles”.!* Duhem, ademds, se detiene
en el movimiento circular de la tltima esfera, en el que confluyen esas dos definiciones
del movimiento, para encaminarse hacia la problemdtica del centro del mundo. La
exposicion de Foucault deja de lado estas inconsistencias o incompatibilidades de
la teorfa aristotélica y, si bien la cuestidon del centro del mundo no estd ausente, se
focaliza en la primacia del movimiento circular respecto del movimiento rectilineo.
DPues, en pocas palabras, en la cosmologfa aristotélica, no habrfa movimiento natural
rectilineo sin el movimiento circular de la Gltima esfera que permite establecer el
centro del mundo y, de este modo, el lugar de los cuerpos.

El segundo punto de difraccién concierne al registro terminoldgico y
conceptual con los que Foucault retoma las consideraciones de Pierre Duhem. El
registro cosmoldgico de este dltimo es acompanado por una lectura ontoldgica.
Foucault se sirve, por ejemplo, de la expresién “sentido de ser”, “sens détre”,
que traduce el alemdn Seinssinn. Una expresién recurrente en el vocabulario
fenomenolégico, que es utilizada para hablar no del ser sin mds; sino del ser tal
como nos es dado o, si queremos utilizar la koine fenomenoldgica, para hablar del
ser como constituido, como mundo.

En este registro ontoldgico, nos encontramos con una de esas formulaciones que
la editora de este escrito caracteriza como lacdnicas, lapidarias e incluso, al menos
parcialmente, elipticas: “la no-inercia cosmoldgica del ser”. Se trata, precisamente,
de una reformulacién ontolégica de la primacia del movimiento circular y eterno
de la octava esfera celeste. Pues, afirma Foucault, “hay un movimiento que tendrd
un privilegio absoluto, el movimiento circular [...]”."” Contra los principios de
la inercia, la octava esfera no tiende ni a mantenerse en reposo ni a seguir un
movimiento rectilineo uniforme; de ello depende su eternidad y también la no
eternidad de los movimientos rectilineos.

Respecto de este movimiento rectilineo de los cuerpos sublunares, sometidos,
entonces, a la generacién y a la corrupcién, para Foucault, en el registro ontolégico
de su lectura, no es un movimiento “en el ser mismo” del cosmos; sino un
movimiento “del no ser al ser” como “realizacién del sentido del ser en el todo del
ser”,' es decir, como realizacién de su propio eidos, su tendencia hacia su lugar
natural en el cosmos.

El tercer punto de difraccién entre la argumentacién de Duhem y de Foucault
concierne a la interpretacién general de la fisica aristotélica. Foucault mismo nos

lo senala. Segtin observa, para Duhem, la fisica aristotélica es un “racionalismo de
cualidad”.”

15 DUHEM, P. Le systéme du monde; histoire des doctrines cosmologiques de Platon & Copernic, 201.
16 DUHEM, P. Le systéme du monde; histoire des doctrines cosmologiques de Platon & Copernic, 204.
17 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 20.
18 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 21.
19 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 22.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutmero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



18 CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...»

Nos encontramos aqui con una dificultad. La expresién como tal, no aparece
en las pdginas que Duhem dedica a la fisica aristotélica, tampoco en el resto de
este primer volumen o en los restantes nueve que componen el monumental
trabajo de Duhem. El término “racionalismo”, por otro lado, es muy poco
frecuente en esta obra. De todos modos, para dar un contenido a la formulacién
que sintetiza, segin Foucault, la posicién de Duhem respecto de la fisica de
Aristételes, basta con remitirse especificamente al apartado “La fisica y sus
relaciones con la matemdtica y la metafisica” del primer volumen del Systéme
du monde.* En efecto, para Aristdteles, afirma Duhem, “la fuente de la certeza
y el criterio de la verdad” de la fisica es la percepcién sensible”,?! con todas sus
cualidades, y no solo la cantidad como hacen los matemdticos. Duhem nos da
un ejemplo:

El fisico tomard como objeto de sus estudios la nariz curvada, realizada
en carne y hueso; el matemdtico razonard sobre la curvatura abstracta,
sin preocuparse de saber si esta curvatura se realiza en una nariz o en
cualquier otro cuerpo real.”?

El sentido de la expresién “racionalismo de cualidad”, que quizds serfa mejor
parafrasear como “racionalismo de la cualidad”, no es otro que este: la fisica
aristotélica es una racionalizacién de las cualidades de los cuerpos.

Para Foucault, en cambio, no se trata fundamentalmente de esto, sino de “un
racionalismo para el que la naturaleza no es mas que la forma en la que [se cumple]
el sentido de ser del mundo como totalidad originaria”® o, como senala al inicio
de este apartado, de un racionalismo en el que nos encontramos con “una cohesién
inmediata” entre racionalidad y formas naturales”.** Desde esta perspectiva, la
racionalidad especifica de la fisica aristotélica no se define, entonces, a partir de
la oposicién entre cantidad y cualidad; sino desde el sentido de ser de los cuerpos
naturales (en oposicién a los abstractos, los geométricos).

Aunque aparentemente nos desvian de nuestro objetivo, la interpretacién
foucaultiana de la Epoca cldsica en LQA; estas consideraciones sobre la Fisica
aristotélica resultan necesarias para comprender cémo la problemdtica de
la imaginacién cldsica emerge al final de un recorrido por la fisica antigua y
moderna. Luego de estas consideraciones sobre la fisica de los antiguos, en efecto,
Foucault aborda, contraponiéndola, la concepcién moderna de la naturaleza.
Foucault construye esta contraposicién a partir de los que hemos denominado,
precisamente, puntos de difraccién respecto de Duhem.

El tratado cartesiano sobre el mundo, Le monde, afirma Foucault, es “el acta de

20 DUHEM, P. Le systéme du monde. Histoire des doctrines cosmologiques de Platon & Copernic, 132-150.
21 DUHEM, P. Le systéme du monde. Histoire des doctrines cosmologiques de Platon & Copernic, 150.

22 DUHEM, P. Le systéme du monde. Histoire des doctrines cosmologiques de Platon & Copernic, 141.

23 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 22.

24 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 19.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...» 19

deceso del mundo”.” El mundo tal como nos es dado por la realidad concreta o
efectiva de los cuerpos es reemplazado por una naturaleza a la que solo accedemos
pory en el pensamiento. Una naturaleza, ademds, infinita, a diferencia del cosmos
finito de Aristételes. La 7atio moderna, observa Foucault, tiene su suelo originario
en aquello que, de la materia, puede ser pensado en términos matemdticos: la
geometria de la extension y del movimiento. Por lo tanto, para acceder a la verdad
de la naturaleza, en el marco de la filosoffa cartesiana, hay que remitirse a la
evidencia del cogito y a la garantia divina. En esta nueva forma de racionalidad,
sintetizard Foucault, Dios deja de ser el primer motor y se convierte en el primer
calculador.”® Como consecuencia de estos desplazamientos, el lugar de las causas
del movimiento es ocupado por el principio de inercia y el movimiento rectilineo
es, ahora, el que tiene la primacia explicativa y ontoldgica. Segtin la segunda ley
cartesiana del movimiento, que Foucault cita textualmente, en efecto, “cada parte
de la materia tiende a continuar su movimiento en linea recta” y, en principio,
como ya sefialamos, de manera infinita.”

;Cémo explicar, entonces, la existencia de los movimientos curvos que
podemos observar en la naturaleza? Foucault nos remite a un pasaje del tratado
cartesiano sobre el mundo, cuya relevancia en la argumentacién foucaultiana
justifica que lo retomemos in extenso:

“hay que decir que s6lo Dios es el autor de todos los movimientos
del mundo, en cuanto son y en cuanto tienen rectitud; pero que son
las diversas disposiciones de la materia las que los hacen irregulares
y curvos. Asi los te6logos nos ensefian que Dios es el autor de todas
nuestras acciones, en cuanto son, y en cuanto tienen alguna bondad;

pero que son las diversas disposiciones de nuestras voluntades las que

pueden hacerlas viciosas™.®

En la naturaleza inercial e infinita de la fisica cartesiana reaparece, de este modo,
el mundo, es decir, lo que no es ni rectilineo ni evidente. Pues, si la naturaleza es
rectilinea; el mundo, en cambio, curvo. El interés de Foucault se dirige, a partir de
aqui, hacia la relacién entre esta reaparicién del mundo y el ser del hombre, a la
que apunta el pasaje de Descartes que hemos apenas referido. El mundo reaparece,
en efecto, a través del error de los sentidos, del conocimiento sensible, de la verdad
errénea o del error veridico. La imaginacién cldsica, sostiene Foucault, es el
denominador comin de todas estas experiencias de la no-evidencia de la verdad;”
pero también el modo en que la verdad se anuncia a través del error.

Desde esta perspectiva, Foucault aborda la problemdtica de la imaginacién
a partir de la relacién, en el hombre, entre el alma y el cuerpo y, también en el

25 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 25.

26 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 26.

27 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 24.

28 Descartes, Le Monde VII. En FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 27.
29 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 28-29.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutmero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



20 CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...»

hombre, entre el infinito y la finitud. Para la primera, se sirve de Descartes y, para
la segunda, de Malebranche.

En el apartado denominado por la editora como “1. [La aplicacién al cuerpo]”,
Foucault se ocupa de la teorfa cartesiana de la imaginacién. La primera tesis al
respecto consiste en sostener que, precisamente para Descartes, la “imaginacién
es inmediatamente eidética”.?® Esta tesis se apoya en lo que podemos denominar
el camino de las imdgenes, que Foucault ilustra con sucesivas referencias a textos
cartesianos, principalmente de las Régles pour la direction de ['esprit. Este camino
se inicia en los sentidos, con la figura que los objetos imprimen en ellos, como
un sello en la cera. Estas imdgenes son transportadas desde los sentidos externos
al sentido comuin y, de aqui, a la imaginacién. Las imdgenes, subraya Foucault,

son “puras et sine corpore venientes’ >

es decir, puras e incorporales. Estdn en el
cuerpo, pero en s{ mismas no son corporales. En este sentido, afirma Foucault, “la
imaginacién no es més que el espejo puro de la naturaleza”.

La segunda tesis acerca de la imaginacion en Descartes consiste en sostener que
el mundo, y no la naturaleza, el error y no la evidencia, se origina (por ejemplo,
cuando el alma atribuye a los acontecimientos de la conciencia un modo de
existencia objetiva que no tienen), porque el alma no es como la cera para el cuerpo.
La pasividad del alma es irreductible a la mecdnica de la inercia, a diferencia del
cuerpo. Consecuentemente, afirma Foucault, “la imaginacién como superficie de
contacto entre el alma y el cuerpo constituye el elemento en el cual la naturaleza
se transforma en mundo”,?® y la evidencia se mezcla con el error. El mundo es,
por ello, para el alma, segin la interpretacién foucautiana de la filosofia cartesiana
de la imaginacién, un texto en el que ella tiene que descifrar la naturaleza, en
la que se expresan las verdades eternas del Logos divino, que descubrimos en la
geometria de la extensién. La verdad evidente de la fisica cartesiana es la verdad de
la naturaleza, no la verdad del mundo del hombre.

El apartado titulado “Las caracteristicas del mundo de la imaginacién” estd
practicamente enteramente dedicado a Malebranche. Los textos de referencia son,
fundamentalmente, De la recherche de la vérité y los Entretiens sur la métaphysique
et la religion. Aunque la relacién alma-cuerpo no estd ausente; aqui, como ya
adelantamos, el eje es la relacion finito-infinito.

El mundo es una imagen finita de la naturaleza infinita, de la que, precisamente
por ser infinita, no puede haber como tal imagen. En la teorfa malebranchiana de
la imaginacidn, y en la filosofia cldsica en realidad, segtin Foucault, esto no significa
que el infinito de la naturaleza sea como el horizonte de sus imdgenes finitas. La
relacién entre finito e infinito es de otro orden. El infinito es “el contenido efectivo

30 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 31.
31 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 31.
32 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 31.
33 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 33.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...» 21

y el movimiento interno de la imagen™* y “la imagen encierra actual y realmente,
dentro los limites méviles de la finitud, la infinitud de la verdad”.?® Por ello, la
imaginacién estd siempre en movimiento y el alma debe prestar atencién para
descubrir lo infinito en los contenidos finitos de las imdgenes.

Como la editora de este curso® y también el editor de Phénoménologie et psychologie’”
no dejan de sefialar, nos encontramos asi con la relevancia que tuvo para el joven
Foucault el curso de Maurice Metleau-Ponty, de 1947-1948 en Paris y en Lyon, sobre
Lunion de [me et du corps chez Malebranche, Biran et Bergson; y, especificamente, con
una cuestién que, a partir del célebre articulo de 1938 de Emile Bréhier, dio lugar
a un debate entre los filssofos franceses de la época:®® los juicios naturales. Son los
juicios que, contrariamente a la concepcién cartesiana del juicio (de Descartes y de los
cartesianos), no dependen de la voluntad humana. Estos juicios naturales inherentes a
las percepciones y a las imdgenes, segin las expresiones foucaultianas, son una “forma
abreviada de la verdad” y el “dlgebra sensible de la percepcion”.?

Para Malebranche, en efecto, la percepcion de la distancia y de la situacion de los
objetos no depende solo de las imdgenes que estos nos proyectan. Asi, por ejemplo,
la imagen Sptica que un cubo imprime en la retina del ojo se corresponde con
la de un cubo dibujado en perspectiva, es decir, con sus lados desiguales; pero lo
percibimos con todos sus lados iguales. Atribuimos los colores o el frio y el calor a los
objetos, porque los percibimos de este modo; pero ninguna de estas cualidades les
pertenece, porque los cuerpos no son mds que extension. Percibir el cubo con todos
sus lados iguales, los objetos coloreados o frios o calientes son todos juicios naturales.
Sin entrar en mayores detalles sobre esta espinosa nocién de juicios naturales,
segtin Malebranche, Dios es el autor de cada uno de ellos o, retomando esta vez la
expresién de Emile Bréhier, Dios los realiza “en nosotros y para nosotros”.* Pues
Dios no solo interviene a través de las leyes generales de su providencia en relacién
con la naturaleza; también lo hace en relacién con el mundo, la imagen finita
de la naturaleza infinita. E interviene en cada caso, en las situaciones concretas y
singulares, “en nosotros y para nosotros”, en cada una de nuestras percepciones. Pero
a pesar de que Dios sea su causa, los juicios naturales acerca de la cantidad (distancia,
tamafio, ubicacién) pueden ser tanto verdaderos como falsos; y los juicios acerca de
las cualidades, en cambio, son siempre falsos. Esta es, sin dudas, una de las mayores
dificultades de la nocién de juicios naturales. En efecto, ;cudl es la razén de ser de
estos juicios naturales si Dios es su autor y, a pesar de ello, algunos pueden ser tanto
verdaderos como falsos y otros son siempre falsos?

34 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 35.

35 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 37.

36 Cf., FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 77, nota 84.

37 Cf. (2021b: 80 nota 8)

38 Cf., por ejemplo, Ferdinand Alquié, Le cartésianisme de Malebranche. Vrin, Paris, 1974, especialmente 167-174.
39 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 37.

40 BREHIER, E. “Les « jugements naturels » chez Malebranche”. En Revue Philosophique de la France et de I'Etranger,
volumen 125, nimeros 3-4, 1938, 144)

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutmero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



22 CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...»

La explicacién malebranchiana no nos remite aqui a la relacién del mundo con
la naturaleza como en la teorfa cartesiana de la imaginacién, esto es, para que el
intelecto pueda ir del mundo a la naturaleza y descubrir asi la verdad de esta tltima,
en la evidencia inercial del movimiento rectilineo; sino a la relacién entre Dios y
el hombre tal como se manifiesta, para expresarlo de algiin modo, en la curvatura
del mundo. El mundo tiene en sf mismo una verdad para el hombre, no es solo
un camino hacia la verdad de la naturaleza. El logos divino, el discurso de Dios,
afirma, en efecto, Foucault, no puede agotarse en “los términos de la naturaleza”
y en “el vocabulario de la verdad” de la naturaleza; es necesario superponerle otro
lenguaje, el del mundo, que se mezcla con el de la naturaleza.”

Los juicios naturales se justifican por el ser mismo del hombre o, mds
precisamente, por su bien, para la conservacion de nuestro cuerpo, para mostrarle
al hombre que no se corresponde con su propia naturaleza. Segin la formulacion
de Foucault, para “evitar que el alma sea un cuerpo y el cuerpo un alma”.** Pero
también aqui, como respecto de la naturaleza, se trata de una revelacién. El mundo
de los juicios naturales, esa imagen finita de la naturaleza y, por lo tanto, mezcla de
verdad y error, tiene “el mismo sentido que la Escritura”, “la semdntica del mundo
es la misma que la de la Escritura”.* Por ello, aunque nos remitan al ser del hombre,
al bien del hombre que justifica su existencia, la verdad de los juicios naturales no
es la verdad del hombre; sino del Logos divino. Ellos son la manifestacién de una
verdad constituida en la dimensién de un Verbo trascendente. Hay, por ello, una
doble trascendencia de la imaginacién y una doble revelacién divina. Una en vistas
del conocimiento de la naturaleza, la teoria cartesiana de la imaginacidn, y otra
en orden del bien del hombre, la teorfa malebranchiana de los juicios naturales.

En el dltimo desplazamiento de su exposicién, Foucault pasa, como ya
sefialamos, de la problemdtica de la imaginacién a aquellas de la naturaleza
pura, la caida y la gracia. Sobre la naturaleza pura y la caida, el pensamiento de
Malebranche serd nuevamente la referencia de la lectura foucaultiana. Acerca de
la gracia, que conducirfa al hombre al paraiso al final de los tiempos, Foucault, en
cambio, se sirve de Leibniz. Ni la naturaleza cartesiana ni el mundo malebranchiano
de la imaginacién nos hablan de una verdad del hombre; Foucault se interroga,
sin embargo, si precisamente esa inadecuacion, en cuanto concierne al hombre,
entre naturaleza y mundo, “no es el signo de un destino provisorio”, “la referencia
silenciosa de una verdad olvidada”,* y, por lo tanto, si no habria que buscar,
entonces, la posibilidad de una antropologia en las reflexiones de los filésofos de
la Epoca cldsica sobre la situacién del hombre antes de la caida y después de los
tiempos, en los momentos intemporales que preceden y suceden al exilio de la
historia.

41 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 38.
42 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 39.
43 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 40.
44 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 41.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...» 23

Foucault lee las consideraciones malebranchianas acerca del paraiso, de la
situacién de Addn antes de la caida, sirviéndose de la polaridad naturaleza-mundo,
que, en el vocabulario de Malebranche, corresponden, respectivamente, a la voluntad
general de Dios, que se expresa o revela en las leyes de la naturaleza, y a la voluntad
particular de Dios, con la que asiste al hombre en las circunstancias particulares y
concretas. En el estado de naturaleza pura habfa una continuidad perfecta entre la
voluntad general de Dios y los movimientos del alma humana, naturaleza y mundo
coincidian en una “universalidad concreta”.®> Pero siendo Addn, como nosotros, un
espiritu finito, tenfa sentidos e imaginacién, y, por lo tanto, también requerifa de
juicios naturales para que la atencién de su espiritu no se distrajera, desvidndose de la
contemplacién divina, y también pudiese ejercer el dominio sobre su propio cuerpo.
Este lenguaje humano acerca del hombre, en el sentido objetivo del genitivo, no
era propiamente un lenguaje del hombre, en el sentido subjetivo del genitivo; sino
que transcribia el texto infinito de la verdad en las imdgenes del lenguaje humano.
Malebranche, de hecho, utiliza el término “antropologia” para referirse a esta versién
humana de la verdad divina. Por ello, Ad4n antes del pecado, concluye Foucault, “no
constituye la condicién ontoldgica de una antropologia”, si, ahora, entendemos por
antropologfa una verdad propia del hombre.*

En la otra extremidad de la historia del mundo, cuando todas las revelaciones
que han tenido lugar durante el exilio de la historia hayan llegado a su fin y, por lo
tanto, el hombre se haya reconciliado con la naturaleza, tampoco nos encontramos
con una antropologia. Foucault, como ya senalamos, nos remite al Leibniz del
Discours de métaphysique, de la Correspondance avec Arnaud y del Dialogue entre
Polidore et Téophile. En la “integral de la verdad” y del placer,”” que describen la
beatitud (le bonheur) de la Ciudad de Dios, en efecto, el lenguaje del hombre no
nos habla de una verdad propia del hombre; es, mds bien, una expresién del ser
de Dios y de su perfeccién, a las que el hombre, como Unica tarea al final de los
tiempos debe rendirle Gloria.

Luego de su recorrido de Aristételes a Leibniz, pasando por Descartes y
Malebranche, Foucault expone las razones por las cuales una antropologia era
imposibleen la Epoca clésica. Se trata, para ser precisos, de una triple imposibilidad,
cuya consistencia o continuidad serfa necesario, sin dudas, explorar. Una verdad
del hombre, y no meramente sobre el hombre, era imposible para la filosofia de
los siglos XVII y XVIII, por la concepcién abstracta, geométrica y rectilinea, de
la naturaleza cartesiana, por la trascendencia de la imaginacién malebranchiana
y por la concepcién malebranchiana y leibniziana de la vida del hombre antes y
después, respectivamente, del exilio terrenal. El hombre aparece en todos estos
escenarios; pero, como tal no es su propia representacién la que tiene lugar en
ellos.

45 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 43.
46 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 44.
47 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 47.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutmero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



24 CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...»

Para que una ciencia del hombre sea posible, serd necesario, sostendrd Foucault,
“exorcizar el mito de un entendimiento divino”. Esta misma exigencia, vale la
pena subrayarlo, la encontramos en Phénomélogie et psychologie. En este caso,
para afirmar la especificidad de la fenomenologia husserliana en la que, como en
Malebranche, nos encontramos con la unidad entre lo vivido y lo conocido, pero,
precisamente, en el caso de Husserl, deshaciéndose del mito de un entendimiento
infinito. Para Husserl, afirma Foucault, “el mundo es la consecuencia de una
verdad sin Dios”.* Exorcizar el mito de un entendimiento divino implicard,
entonces, reformular las relaciones entre naturaleza y mundo.

Como sabemos, por el desarrollo sucesivo de LQA, hacia finales del siglo
XVII en Helvetius, en Condillac o en Diderot las relaciones entre la naturaleza y
el mundo comenzardn a ser reformuladas. Pero se trata de un proceso que, recién
con Kant, se encaminard en una direccién en la que la naturaleza, el mundo y la
imaginacién adquirirdn un nuevo sentido, permitiendo redefinir sus relaciones y,
de este modo, abrir el camino para que una antropologia sea posible.

5. Malebranche, psicélogo

En LQA, el pensamiento de Malebranche no serd nuevamente objeto de anilisis.
Foucault ni siquiera vuelve a mencionarlo. Pero antes de ocuparnos del abandono
de Malebranche, una especie de breve experimento mental puede resultar
esclarecedor respecto del interés del joven Foucault por el fildsofo oratoriano.
Este consistirfa en imaginarnos esa posible tesis secundaria sobre Malebranche
como psic6logo, que formaba parte del primero de los proyectos doctorales que
mencionamos al inicio. Por supuesto, no se trata de imaginarse lo que Foucault
hubiese efectivamente dicho —pues esto supera toda imaginacién, incluso la
filoséfica—; sino de reconstruir aquello de lo que hubiese podido ocuparse.

Desde sus primeras pdginas, LQA nos pone ante lo que podemos denominar
un principio de demarcacién. Este escrito comienza, en efecto, con un elenco de
usos del término “antropologia” a partir de los dltimos afios del siglo XVIIL>
Excepto la que concierne a Maine de Biran, todas estas referencias pertenecen
a autores de lengua alemana. La historia de la cuestién antropoldgica es, de
hecho, fundamentalmente, una historia de pensadores de lengua alemana: Kant,
Hegel, Feuerbach, Dilthey, Husserl y Nietzsche. Cuando Foucault se ocupa de los
pensadores franceses de los siglos XVII y XVIII, Descartes y Malebranche, como
vimos, es para afirmar que la antropologfa no era posible para ellos.

Dero, si prescindimos de este criterio de demarcacién, debemos tener en cuenta
que el término “antropologia”, en el momento en que Foucault sittia el umbral

48 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 41.
49 FOUCAULT, M. Phénoménologie et psychologie, 76.
50 FOUCAULT, M. La question anthropologique. Cours 1954-1955, 16.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...» 25

de la cuestién antropoldgica, tenfa ya una historia de casi tres siglos. Esta historia,
asi como también la del término “psicologfa” (ambos morfoldgicamente griegos,
aunque ausentes en esta lengua),’ ha sido abordada en una serie de trabajos de
los que resulta dificil prescindir en vistas de una lectura critica de LQA. Me refiero
a los de Georges Gusdorf (1969, 1972), al magnifico estudio de Sergio Moravia,
La scienza dell'womo nel settecento (1970), y, en particular para la lengua francesa,
al de Claude Blanckaert (1989). Una mencidn aparte, porque ha sido compuesto
desde una perspectiva foucaultiana, merece el libro de Paul Mengal, La naissance
de la psychologie (2005). Nos remitiremos a ellos para comprender la especificidad
de la psicologia malebranchiana en el marco de esa reorganizacién de los saberes
de la Epoca cldsica, que motivé la emergencia de los neologismos “antropologia”
y “psicologia”.

Los mencionados trabajos, en particular los escritos de Paul Mengal, nos
muestran, en efecto, que, en el siglo XVI, la Fisica de Arist6teles con su teoria
hilemérfica se ensefiaba sobre todo en las facultades de medicina. La de Padua es,
sin duda, la mds significativa (recordemos la intencién de Foucault de explorar, las
influencias italianas en los poscartesianos). El desarrollo de la anatomia moderna
condujo progresivamente al reemplazo del hilemorfismo aristotélico por una nueva
concepcién del hombre que la expresion latina homo duplex expresa de manera
adecuada. El término alma, contrariamente a cuanto sucede en Aristdteles, poco a
poco queda restringido al alma racional, es decir, al alma que estd unida al cuerpo
de un ser humano. Los nuevos términos “antropologfa’ y “psicologia” surgen
en este contexto y, es necesario insistir, en el dmbito de la medicina. Rudolphus
Goclenius y Rodolphus Snellius, que han sido, junto con sus discipulos, sus
mayores impulsores eran, ademds de fildsofos, médicos.*

Sin entrar en los detalles sobre la datacién precisa de su aparicién, cuestién
sujeta a controversias, el término “antropologia” surge a inicios del siglo XV1 vy,
hacia finales del mismo, el término “psicologia”. Mds alld de su uso durante este
siglo, sobre todo en los titulos de las obras y en las clasificaciones de las ramas del
conocimiento; el nacimiento lexicografico de estos términos, es decir, su ingreso
en los diccionarios tiene lugar hacia mediados del siglo siguiente, el XVII. Los
encontramos, en efecto, con las siguientes definiciones: la antropologia es la
ciencia del hombre duplex y, por ello, se divide en anatomfa, la nueva ciencia del
cuerpo, de cardcter mecanicista, y psicologia, la ciencia del alma.>

Ahora bien, en este nuevo contexto epistémico, ;cémo es posible una ciencia
del alma? Sobre esta cuestidn, la distancia entre Descartes y Malebranche no podria
ser mayor. Por un lado, una ciencia del alma, en el sentido de una psicologia
racional, es posible para Descartes; pero no para Malebranche. Pues, para este
tltimo, no conocemos el alma por su idea, sino solo a través de la conciencia o

51 En Aristételes existe el término “antropdlogos” como adjetivo (Etica a Nicémaco: 1125 a5).
52 MENGAL, Paul. La naissance de la psychologie. U'Harmattan, Paris. 2005, 5-8
53 MENGAL, Paul. La naissance de la psychologie, 13-14.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutmero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



26 CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...»

de los sentimientos internos. Por otro lado, una ciencia del alma, en el sentido de
una psicologfa empirica, es imposible para Descartes desde el momento en que
toda ciencia implica la matemdtica y esta no puede aplicarse al alma. Malebranche
comparte, sin dudas, esta posicidn cartesiana acerca del conocimiento cientifico;
pero, a pesar de ello, encuentra la via para que una psicologia empirica sea posible,
es decir, para aplicar la racionalidad matemdtica a los sentimientos internos.

Para Malebranche, como sabemos, la ciencia se ocupa de aquellas relaciones
entre las cosas a las que se puede aplicar la matemdtica, en dltima instancia, las
relaciones de igualdad y de desigualdad entre las magnitudes. La posibilidad de
una psicologfa empirica no escapa a esta regla. Pero la solucién de Malebranche
consiste en aplicar la matemdtica al alma a través de la extensién. Se vuelve asi
posible una psico-fisica del alma. Su justificacién no es otra que la correspondencia
exacta entre las modificaciones del alma y las de los cuerpos que se sigue del
ocacionalismo metafisico malebranchiano.

Procediendo de este modo, Malebranche no selimita a describir los sentimientos
internos del alma, las vivencias de la conciencia, como, por ejemplo, ya lo habia
hecho Michel de Montaigne; nos ofrece sobre todo una comprensién racional de
los mismos, que no se deduce de la idea de alma, sino que surge de la aplicacién de
la racionalidad matemadtica al alma, como dijimos, a través de la extensién. En los
términos utilizados por Foucault, segtin vimos precedentemente, podriamos decir
que, en la psicofisica de Malebranche, naturaleza y mundo se entrelazan a través
de la teoria de las causas ocasionales.

sAhora bien, cudles hubiesen sido ser esas lecturas a partir de las cuales el joven
Foucault hubiese podido construir su lectura sobre Malebranche como psicélogo?
Nuestro experimento mental nos conducirfa, sin dudas, en primer lugar, al
escrito de Martial Gueroult, Etendue et psychologie, un curso sobre Malebranche
publicado en 1939 (Paris: Belles Lettres). El nombre de Gueroult no necesita
presentacién. Los otros dos que nos interesan aqui, en cambio, si. Se trata de
Hans Pollnow y Charles Blondel. Pollnow era un médico y fildsofo alemdn,
nacido en Kénigsberg, que, emigrado en Francia, fue uno de los traductores de
Binswanger. El propio Foucault se ha servido de estas traducciones.”® Pollnow
publica en 1938, en el mismo volumen de la Revue Philosophique de la France et de
[Etranger en que aparecié el célebre articulo de Bréhier sobre la nocién de juicios
naturales, un trabajo titulado “Réflexion sur les fondements de la psychologie chez
Malebranche”. Charles Blondel, por su parte, es citado al inicio de Binswanger et
Lanalyse existentielle.”® En el mismo afio que Pollnow, pero en este caso en la Revue
internationale de Philosophie, Blondel publica su “La psychologie de Malebranche”.

Como exergo de todos estos escritos y, quizds, de la que hubiese sido esa
tesis secundaria sobre Malebranche como psicélogo, podemos poner, sin dudas,

54 FOUCAULT, M. Binswanger et I'analyse existentielle. 192, nota 55; FOUCAULT, M. Phénoménologic et
psychologie, 89, nota a.
55 FOUCAULIT, M. Binswanger et I'analyse existentielle, 13.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...» 27

la apreciacién de Ernst Cassirer, en el primer volumen de su Erkenntnisproblem
(1922): “No han sido los ingleses, sino Malebranche el primer psicélogo en la

historia de la filosofia moderna”.>®

6. El abandono de Malebranche: del mundo a la episteme

Nos hemos ocupado de Malebranche o, mejor, de la lectura foucaultiana de
Malebranche, de lo que dijo acerca de ¢l e incluso de lo que no dijo, pero de lo
que hubiese podido ocuparse cuando el filésofo oratoriano se encontraba en el
radar de sus intereses. Debemos ocuparnos ahora del abandono de Malebranche
y de las razones que, a nuestro modo de ver, nos permiten comprender este
desplazamiento.

Para valorar adecuadamente tanto el interés como el desinterés por
Malebrache, es necesario tener en cuenta que, hasta los volimenes segundo y
tercero de la Histoire de la sexualité, puede decirse que si Foucault es un filésofo
de la contemporaneidad; lo ha sido con una mirada desde el clasicismo francés,
es decir, desde la perspectiva de los siglos XVII y XVIII. Este registro de lectura
es evidente en la Histoire de la folie, titulada precisamente & [dge classique. Pero
también en La naissance de la clinique, Les mots et les choses, Surveiller et puniry La
volonté de savoir. En estos trabajos, la Epoca clésica es, respectivamente, la época
de la medicina de las especies, del orden de las representaciones, de los suplicios
y del dispositivo de alianza de los que se diferenciardn, respectivamente, todas las
dimensiones de la modernidad foucaultiana: la medicina clinica, la analitica de la
finitud, las disciplinas y el dispositivo de sexualidad.

En los mencionados libros publicados en vida del autor se despliegan, de
hecho, diferentes interpretaciones filoséficas de los siglos XVII y XVIII. Ademis
de la que encontramos en LQA y en la Histoire de la folie, otros tres merecen ser
mencionadas en razén de su amplitud: la de Les mots et les choses, la de Le discours
philosophique y la de Archéologies des sciences humanies (redactados entre 1963
1966). La que encontramos en Histoire de la folie y en Le discours philosophique
exceden nuestros propdsitos actuales. Nos limitaremos, entonces, solo a la que
se nos ofrece, diez afios mas tarde, en Les mots et les choses (en adelante MC),
que coincide, en términos generales, con la expuesta en el curso de 1965 en la
Universidad de San Pablo (Brasil), recientemente publicado como Archéologie des
sciences humaines.

Ya a primera vista, estos dos escritos, LQA y MC, nos muestran cierto
paralelismo respecto de la organizacién y del tema. En ambos, la exposicién de
Foucault sigue un orden temporal organizado en tres partes: Epoca Cldsica (siglos

56 CASSIRER, Ernst. Das Erkennlnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft de neueren Zeit. Bruno Cassirer,
Berlin. 1922, 554 .

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutmero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



28 CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...»

XVII-XVIII), Modernidad (finales del siglo XVIII-siglo XIX) y contemporaneidad
(finales del siglo XIX-siglo XX). No se trata solo de un orden cronoldgico que
venga impuesto por los habituales esquemas historiogréficos, sino también de un
orden conceptual. La problemdtica que separa estas épocas y también las vincula
es, en LQA, sucesivamente, la inexistencia de una antropologfa, la formacién de
una antropologia y el fin de la antropologfa. Las tres partes, precisamente, en las
que se divide este escrito. En MC, para ser breves, el nacimiento del hombre hacia
finales del siglo XVIII y la muerte del hombre desde finales del siglo XIX.

Ahora bien, la explicacién de las razones por las cuales, en LQA, no existia la
antropologfa en la Epoca cldsica y de aquellas por las cuales, en MC, no existia el
hombre en esta misma época no son exactamente las mismas, como tampoco lo
es la interpretacién de la Epoca cldsica que encontramos en estas dos obras. En
efecto, si bien en ambos casos se trata de interpretaciones cartesianas de la Epoca
cldsica; no se trata, para expresarlo de algiin modo, del mismo cartesianismo. En
LQA, la linea Descartes-Malebranche domina la lectura de Foucault, de ah{ la
relevancia de la problemadtica de la imaginacién en términos de trascendencia y la
importancia que se le concede a la nocién de juicios naturales. En MC, en cambio,
es la linea Descartes-Arnauld la que le confiere su impronta a esta nueva lectura
foucaultiana de la Epoca cldsica, y el lugar que ocupaba la imaginacién y los juicios
naturales es ocupado ahora por la problemdtica del signo y las correspondientes
referencias a la Logique de Port-Royal.

Por supuesto, la cuestién de la imaginacién no estd ausente en MC, y no podria
ser de otro modo. Le estd dedicado el apartado V del capitulo tercero, pero se trata
de apenas unas cinco pédginas,” que, ademds, comparte con la problemdtica de
la semejanza. Este apartado se titula, de hecho, “La imaginacién y la semejanza’.
Para Foucault, en MC, la imaginacién cldsica es sobre todo el espacio hacia el
que se desplaza la semejanza cuando el orden de las representaciones se vuelve
el principio general de la episteme de los siglos XVII y XVIII. La semejanza ya
no aparece en la superficie de las cosas, en sus signatura; sino solo a través de
la imaginacién; y la imaginacidn, por su parte, no se ejerce sino a través de la
semejanza.’®

La interpretacién de Foucault se focaliza, entonces, en la funcién cognitiva
de la relacién imaginacién-semejanza tal como la encontramos elaborada en
la idea de una génesis del conocimiento, que la Epoca clasica ha abordado de
dos maneras diferentes. Por un lado, en Descartes, Malebranche y Spinoza, el
desorden de las semejanzas es atribuido a la imaginacién, pues nos impide percibir
directamente las semejanzas de las cosas, pero también nos permite ordenarlas.
Por otro, en Hume y Condillac, el desorden de la imaginacién es atribuido a la
propia naturaleza, que es incapaz de ofrecernos la representacion apropiada de las

57 FOUCAULT, M. Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines. Gallimard, Paris, 81-86)
58 FOUCAULT, M. Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 83.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...» 29

cosas que se asemejan.”’ De este modo, la semejanza ocupa el lugar que tenfan la
eidética de las imdgenes o el infinito como contenido efectivo y movimiento de
las imdgenes en los desarrollos de LQA. En MC, en efecto, el eje que articula la
exposicién de Foucault ya no es la relacién entre la naturaleza y el mundo en la
nueva forma de racionalidad que surge con la fisica moderna; sino la relacién entre
semejanza y orden en el espacio simultdneo de las representaciones.

Consecuentemente, la razén por la cual una antropologfa era imposible en la
Epoca clisica ya no serd porque el contenido verdadero del mundo no era otro que
el de la naturaleza que nos remite, en dltima instancia, al logos divino. Foucault
nos dard otra explicacion cuya razén es, ahora, la incompatibilidad entre el ser del
lenguaje y el ser del hombre:

En el punto de encuentro entre la representacién y el ser, donde se
cruzan la naturaleza y la naturaleza humana —en el lugar donde hoy
creemos reconocer la existencia primera, irrefutable y enigmdtica del
hombre—, lo que el pensamiento cldsico pone de relieve es el poder
del discurso. Es decir, del lenguaje en la medida en que representa
-lenguaje que nombra, que trocea, que combina, que anuda y desanuda
las cosas, haciéndolas visibles en la transparencia de las palabras.®

Sobre la interpretacién de la Epoca cldsica en LQA y MC, y especificamente sobre
los cartesianismos que cada una de estas interpretaciones despliega como ¢je de
lectura, una linea Descartes-Malebranche, en LQA, y otra Descartes-Arnauld,
en MC, no podemos dejar de senalar que las distancias y hasta las disidencias
entre ellas nos remiten, precisamente, a los debates de esa gran polémica entre
Malebranche y Arnauld acerca de las nociones de representacién, de imaginacién
y de la doctrina de la gracia.®' Todo un trabajo de comprensién queda aqui por
hacer.

sPero cdmo comprender este desplazamiento en la interpretacién foucaultiana
de la Epoca clasica y respecto de Malebranche? Para responder a esta pregunta,
debemos volver sobre la cuestién del mundo; porque, como dijimos, la
interpretacién de la Epoca clisica que se nos ofrece en LQA se despliega,
precisamente, como una historia del mundo. Y, como también sefialamos, esta
interpretacion nos remite a la cuestién del mundo en la fenomenologfa husserliana,
a la que Foucault considerd dedicar un entero trabajo de doctorado.

La tesis segin la cual la cuestién del origen del mundo serfa el problema
fundamental del pensamiento de Husserl y de toda la empresa fenomenolégica
proviene del célebre articulo de Eugen Fink publicado en el fatidico afo de 1933
en los Kant-Studien: “Die phinomenologische Philosophie Edmund Husserls
in der gegenwirtigen Kritik”. Seria dificil exagerar la influencia que ejercié este

59 FOUCAULT, M. Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 84.
60 FOUCAULT, M. Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 321-322.

61 Cf., por ejemplo, el minucioso trabajo de Denis Moreau, Dewx cartésiens. La polémique entre Antoine Arnauld et
Nicolas Malebranche, Paris, Vrin, 1999.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutmero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



30 CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...»

escrito de Fink en la compresion del pensamiento de Husserl entre los fildsofos
franceses y, por supuesto, también mds all4 de Francia. Su importancia para el
joven Foucault ha sido enfdticamente sefialada por Philippe Sabot en la edicién
de Phénomélogie et psychologie; observando, ademds, que lo mismo puede decirse
respecto de la tesis de finalizacién de estudios superiores de Jacques Derrida.®
A estas observaciones, podemos sumar la apreciacién de Paul Ricoeur, en su
“Introduction” a la traduccién al francés de Ideen I, en la que califica a este articulo
de Fink como “el texto mds explicito que poseemos™® para la comprensién del
pensamiento de Husserl. La fortuna del mismo la ha sellado, ademds, el propio
Husserl, cuando, en el “Prélogo” de su autorfa, sostuvo “no hay en él [en este
escrito de Fink] ninguna frase que no suscriba en su integridad”.

Ahora bien, para el Foucault de 1966, el lugar de la problemdtica del mundo
es ocupado, ahora, por otra forma de interrogacion, y también de respuesta. Para
expresarlo de manera concisa, el mundo ha sido reemplazado por la episteme.
Y, consecuentemente, la cuestién del origen del mundo o, si queremos, de la
arqueologfa del mundo, ha sido substituida por la arqueologia de las epistemes.
Desde las primeras pdginas de MC, y sobre todo en esas primeras pdginas del
“Prefacio”, en efecto, no es dificil percibir el eco y la reformulacién de aquello
que la fenomenologfa llamaba mundo, es decir, en términos foucaultianos, la
constitucién de un orden entre el sujeto y los objetos, entre las palabras y las cosas.
Las diferentes interpretaciones que se nos ofrecen de la Epoca clasica en LZQA y
MCly el lugar que ocupa en ellas la figura de Nicolas Malebranche encuentran, de
este modo, un principio de explicacién.

7. A modo de conclusién

Nuestro recorrido acerca de la lectura foucaultiana de Malebranche ha dejado, sin
duda, varios temas abiertos. En cierto sentido, ha sido en gran medida una especie
de panorama que requiere profundizaciones mds elaboradas. Pero, mds alld del
este cardcter abierto de nuestra exposicién, creemos que las lineas generales de este
panorama han sido establecidas.

Estas lineas nos muestran que, contrariamente a una formulacién que se ha
adoptado en relacién con algunos de los volimenes de la serie “Cursos y trabajos
antes del Collége de France”, no hay un Foucault antes de Foucaulg; sino, en todo
caso, un Foucault in fieri o, si preferimos una expresién mds a la moda, in progress.
Si la expresién “Foucault antes de Foucault” tiene un sentido legitimo, es solo
quoad nos (el Foucault anterior al Foucault que conociamos hasta ahora). Pero no

62 FOUCAULT, M. Phénoménologie et psychologie, 82, nota 22)
63 HUSSERL, E. Idées directrices pour une phénoménologie. Trad. de Paul Ricoeur. Gallimard, Parfs. 1950, XIII.

64 FINK, E. “Die phinomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwirtigen Kritik”. En Kant-
Studien, XXXVIII, 1933, 320.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuiimero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...» 31

in se; porque, en efecto, siempre de Foucault se trata. A través del extraordinario
trabajo de edicidn en lengua original, que debemos a Arianna Sforzini, a través de
la publicacién en lengua castellana de estos volimenes, ese Foucault in fieri nos
embarca en una nueva aventura foucaultiana: releer la historia de la filosofia cldsica
y moderna o, segtin nuestras habituales categorias, moderna y contempordnea.

Esta aventura no es, vale la pena subrayarlo para finalizar, la de descubrir un
Foucault iz fieri o in progress diacrénico, horizontal, que describe el paso de una
etapa a la siguiente, y que en gran medida ya conocfamos; sino sobre todo un
in fieri sincrénico, vertical, en el que se despliega un Foucault en el momento
mismo de la creacién de si mismo. De este Foucault verticalmente i% fieri, como
esperamos haberlo mostrado, la lectura foucaultiana de Malebranche es una de las
piezas-clave.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Ndamero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



32 CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...»

Bibliografia:

ALQUIE, Ferdinand. Le cartésianisme de Malebranche. Viin, Paris. 1974.

BASSO, Elisabetta. The Young Foucauls. The Lille Manuscripts on Psychopatology,
Phenomenology, and Anthropology, 1952-1955. Columbia University
Press, New York. 2022.

BLANCKAERT, Claude. “Lanthropologie en France. Le mot et Ihistoire (XVIe-
XIXe siecle)”. En Bulletins et Mémoires de la Société danthropologie de
Paris, Nouvelle Série, volumen 1, fas. 3-4, 1989, 13-43.

BLONDEL, Chatles. “La psychologie de Malebranche”. En Revue Internationale
de Philosophie, volumen 1, nimero 1, 1938, 59-76.

BREHIER, Emile. “Les « jugements naturels » chez Malebranche”. En Revue
Philosophique de la France et de [ ’Etmnger, volumen 125, nimeros 3-4,
1938, 142-150.

CASSIRER, Ernst. Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der
neueren Zeit. Bruno Cassirer, Berlin. 1922.

DUHEM, Pierre. Le systéme du monde. Histoire des doctrines cosmologiques de
Platon & Copernic. Librairie Scientifique A. Hermann et fils, Paris.

1913.
ERIBON, Didier. Michel Foucault (1926-1984). Flammarion, Paris. 1989.

ERIBON, Didier. Michel Foucault et ses contemporains. Fayard, Paris. 1994.
FINK, Eugen. “Die phinomenologische Philosophie Edmund
Husserls in der gegenwirtigen Kritik”. En Kant-Studien, XXXVIII,
1933, 319-383.

FOUCAULT, Michel. Archéologie des sciences humaines. Cours Sdo Paulo (1965).
EHESS-Gallimard-Seuil-EHESS, Paris. 2025.

FOUCAULT, Michel. Binswanger et I'analyse existentielle. EHESS-Gallimard-
Seuil-EHESS, Paris. 2021.

FOUCAULT, Michel. Dits et écrits. 4 volimenes. Gallimard, Paris. 1994.
FOUCAULT, Michel. Histoire de la folie & ['4ge classique. Gallimard, Paris, 1972.

FOUCAULT, Michel. La constitution dun trascendantal historique dans la
Phénoménologies de 'Esprit de Hegel. Vrin, Paris. 2024.

FOUCAULT, Michel. La question anthropologique. EHESS-Gallimard-Seuil-
EHESS, Paris. 2022.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...» 33

FOUCAULT, Michel. La sexualité. Cours donné a luniversité de Clermont-Ferrand
(1964). Suivi de Le discours de la sexualité. Cours donné a ['Université
de Vincennes (1969). EHESS-Gallimard-Seuil-EHESS, Paris. 2018.

FOUCAULT, Michel. Le discours philosophigue. EHESS-Gallimard-Seuil-EHESS,
Paris. 2023.

FOUCAULT, Michel. Les Aveux de la chair. Histoire de la sexualité IV, Gallimard,
Paris. 2018.

FOUCAULT, Michel. Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines.
Gallimard, Paris. 1966.

FOUCAULT, Michel. Naissance de la biopolitique. Cours au Collége de France
1979. Gallimard-Seuil, Paris. 2004.

FOUCAULT, Michel. Naissance de la biopolitique. Cours au Collége de France
1978-1979. Gallimard-Seuil, Paris. 2004.

FOUCAULT, Michel. Naissance de la clinique. PUF, Paris. 1962.
FOUCAULT, Michel. Nietzsche. EHESS-Gallimard-Seuil-EHESS, Paris. 2024.

FOUCAULT, Michel. Phénoménologie et psychologie. EHESS-Gallimard-Seuil-
EHESS, Paris. 2021.

GUEROULT, Martial. 1939: Etendue et psychologie. Paris, Les Belles Lettres.

GUSDORE Georges. 1972: Dieu, la nature et ['homme au siécle des Lumiéres.
Paris, Payot.

GUSDORE, Georges. La révolution galiliéenne. Volumen II. Payot, Paris. 1969.

HUSSERL, Edmund. Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die
transzendentale Phinomenologie. Martinus Hijhoff, The Haag. 1954.

HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie. Allgemeine Einfiibrung in die reine Phinomenologie, 2.
Martinus Hijhoff, The Haag. 1952.

HUSSERL, Edmund. Idées directrices pour une phénoménologie. Trad. de Paul
Ricoeur. Gallimard, Paris. 1950.

HUSSERL, Edmund. ldeen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie. Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie, 1.
Niemeyer, Halle. 1913.

MENGAL, Paul. La naissance de la psychologie. UHarmattan, Paris. 2005.
MORAVIA, Sergio. La scienza dell uomo nel settecento. Laterza, Bari. 1970.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nutmero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



34 CASTRO, Edgardo «Foucault y Malebranche...»

MOREAU, Denis. Deux cartésiens. La polémique entre Antoine Arnauld et Nicolas
Malebranche. Vrin, Paris. 1999.

POLLNOW, Hans. “Réflexion sur les fondements de la psychologie chez
Malebranche”. En Revue Philosophique de la France et de ['Etranger,
volumen 125, ndmeros 3-4, 1938, 194-214

VAN BREDA, Hermann Leo. “Maurice Merleau-Ponty et les Archives-Husserl 2
Louvain”. En Revue de Métaphysique et de Morale, afio 67, ntimero 4,
1962, 410-430.

Dorsal. Revista de Estudios Foucaultianos
Nuamero 19, diciembre 2025, 11-34
ISSN: 0719-7519



